88

Tra frontiera e dialogo, appunti
da e per un’autobiografia

lahbabiana
Francesco Patrone”

Abstract: Intrecciando le prospettive di Mohammed Aziz Lahbabi sui
concetti di frontiera e dialogo, cosi come essi vengono proposti in una
chiave personalista realista, questo contributo intende allargare lo
sguardo, fino ad arrivare a proporre una visuale da e per
un’autobiografia lahbabiana. Dalle pagine della tesi di dottorato del
filosofo, fino ad alcuni scritti posteriori di circa due decenni, queste
pagine vogliono provare a proporre un'immagine dinamica del pensiero
di quest'autore.

Keywords: Lahbabi - Frontiera — Dialogo — Autobiografia -
Personalismo

Abstract: Moving from Lahbabi's notions of border and dialogue, this
paper aims to broaden its vision, thinking about a possible
autobiographical Lahbabian perspective. These pages aim to try to
propose a dinamic version of Lahbabi’s thought, mixing up both his PhD
dissertation and some contributuons published after.

Keywords
Lahbabi — Border — Dialogue — Autobiography — Personalism

* francesco.patrone@sophiauniversity.org

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



89

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

Della duplice possibile accezione che pud assumere
allinterno del pensiero lahbabiano il concetto di frontiera, si
€ gia parzialmente avuto occasione di dire in altra sede’.
Quello che interessa, in queste pagine, € un allargamento di
quella prospettiva di duplicita teorica del concetto di frontiera
in Lahbabi e, tramite 'incrocio con la nozione lahbabiana di
dialogo, che pud essere intesa come uno dei punt
d’appoggio del personalismo realista?, cercare di fornire uno
sguardo “d’uscita” il piu completo possibile a proposito
dell’esordio filosofico del marocchino. Sulla base di queste
coordinate teoretiche, infatti, sfruttando anche una
prospettiva aperta dallo stesso autore negli anni '70 del XX
secolo, é possibile suggerire uno sguardo autobiografico che
sia punto d’appoggio per una nuova riflessione sul’'umano,
che prenda le mosse, ponendosi a cavallo tra letteratura e
filosofia, dai concetti di frontiera e dialogo®.

1 Ci permettiamo di rinviare, anche per una ricognizione bibliografica
piu consistente a proposito di questo tema, a F. Patrone, La frontiera,
luogo di separazione e incontro. Riflessioni a partire dalla filosofia
terzomondista di Mohammed Aziz Lahbabi, in A. Motta, L. Palumbo (a
cura di), Le parole della filosofia. Le metamorfosi del vocabolario del
pensiero nella storia, fedOA Press, Napoli 2024, pp. 183-189.

2 Anche in questo caso, e per le stesse ragioni anche bibliografiche, ci
permettiamo di rinviare a F. Patrone, Personalismo: realista o
musulmano? Fondamenti antropologici e spunti di ricerca, in P. Muller,
A. Bianchi, A. Modugno, P. Monti, M. Sacchi, R. Veneziano (a cura di),
Sapere di non sapere. Nuove sfide della conoscenza fra tradizioni e
traduzioni. Atti del Convegno nazionale della Societa Filosofica Italiana
2024, Ledizioni, Milano 2025, pp. 207-212.

3 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie a la mesure des tiersmondistes, in
Philosophes critiques d’eux-mémes, a cura di A. Mercier, M. Svilar,
Fédération internationale des sociétés de philosophie, vol. V, Peter
Lang, Bern-Frankfurt am Main-Las Vegas, 1979, pp. 127-142.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



90

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

1. Frontiera: intersoggettivita ed esperienza
autobiografica. Alcune precisazioni

L'importanza del dato dell'alterita nelleconomia del
pensiero lahbabiano degli esordi € emersa come una delle
principali trame d'influenza che giocarono un ruolo decisivo
nella formazione filosofica del pensatore marocchino. Che si
tratti del dialogo con esponenti della filosofia tedesca del XIX
e XX secolo, gli Hegel e Heidegger “francesi’, o del suo
proficuc  scambio con il personalismo francese
contemporaneo e in particolare con Emmanuel Mounier e
Jean Lacroix, l'alterita gioca un ruolo decisivo nel percorso
che l'autore intende svolgere dall'essere alla persona,
dunque nel processo di personalizzazione?.

La condizione d’esistenza necessaria per qualsiasi incontro
con l'alterita & l'uscita da sé per dirigersi verso I'Altro, verso
'esterno.  Rendersi  disponibili  allincontro,  quindi,
presuppone una disponibilita alluscita da se stessi, il cui
primo passo implica un attraversamento di una zona
intermedia, la zona di frontiera. Se si vuole incontrare
sinceramente bisogna iniziare un percorso di allontanamento
da sé, la cui prima tappa coincide con l'abitazione, la
frequentazione della zona di frontiera. Non siamo, qui, né nel
“nostro” territorio, né in quello dell’Altro. E stato sottolineato
che «i Territori-di-frontiera sono fisicamente present
ovunque due o piu culture si mescolano, dove persone di
razze differenti occupano lo stesso territorio, dove ogni

4 Questa la tematica del dottorato di ricerca che ho conseguito, in data
11/04/2025, presso il Dipartimento di Filosofia, Scienze Sociali, Umane
e della Formazione (FISSUF) dell’'Universita degli Studi di Perugia, con
una tesi intitolata Le radici filosofiche del personalismo realista di
Mohammed Aziz Lahbabi.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



91

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

classe sociale tocca le altre, dove lo spazio tra due individui
si riduce all'intimitax>®.

Entrare in questo territorio, abitarlo, significa accettare il
rischio della compromissione con l'alterita, della rinuncia di
alcune delle nostre sicurezze, in favore proprio dell'incontro®.
Un incontro che richiede uno sforzo, I'attraversamento —
insieme con la zona di frontiera — anche di molte difficolta, ma
che pud racchiudere anche la sincera esperienza dell'alterita.
Ecco che, in una prima e fondamentale accezione, come
detto, la frontiera si carica di una sfumatura interpersonale,
diventa un territorio di separazione tra due soggettivita.
Frontiera che, da condizione necessaria per l'incontro, puo
essere intesa altresi come un requisito necessario per
l'ospitalita, per I'accoglienza, dal momento che rendendo
possibile l'incontro, essa permette di accogliere I'Altro. Si
tratta di una scoperta continua, un incontro che non ha
termine e che non smette di modificarci: il concetto di
frontiera, di confine, pud diventare facilmente, se ci poniamo
da questo interessante e fecondo punto di vista, la condizione
di possibilita non soltanto dell'ospitalita e dell'accoglienza
intese in senso generale, ma dell'ospitalita intesa come
precondizione del dialogo, dell'accoglienza come conditio
sine qua non dell'ascolto, e dunque del dialogo stesso. Si puo
pensare, a partire da queste coordinate teoretiche di base, a
un pensiero del “tra” che origini proprio dal concetto
lahbabiano di frontiera, di terreno e zona comune, che sia allo
stesso tempo terra di nessuno e terra di tutti, casa comune,
luogo di scambio, di incontro e di convivenza, del “tra” per

5 G. Anzaldua, Preface, pagine non numerate, in ID., Borderlands. La
Frontera, the new mestiza, aunt lute books, San Francisco 1987. T.d.A.
6 Si pensi alle riflessioni su Altro, Uguale e Medesimo svolte da Byung-
Chul Han. Cf. B. Han, L’espulsione dell’Altro, Nottetempo, Milano 2017.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



92

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

eccellenza’. E stato sottolineato che cid che sta aldila della
frontiera pud esser visto come una terra nullius se ne si
ignorano la realta, i contorni reali e ci si basa semplicemente
sulla vulgata o su cid che si pensa personalmente, senza
scardinare le proprie certezzes. Solo in questo tra, che non si
configura come un tertium, ma come un bene comune tra due
soggettivita, come un luogo di senso e di esperienza
dellincontro, € possibile, per il soggetto, l'esperienza
autentica dell'alterita, l'incontro con [I'Altro, lo scambio e
I'arricchimento reciproco che non possono che fondare un
umanesimo nuovo, che sia realmente e concretamente
inteso come spazio dell’'umano. Selvelli propone una lettura
che va in questa stessa direzione:

L’accezione di confine per me & dunque
inevitabilmente connessa al suo prefisso originario
latino cum, indicando non qualcosa che divide, una
barriera o un conflitto, bensi cid che sono e faccio
con l'altro. Dopotutto e proprio attraverso l'altro,
grazie allaltro, che il “sé” si definisce.?

Con ['Altro, nostro coinquilino della frontiera, del
confine, possiamo abitare questo spazio intermedio
concependolo come bene comune, come spazio di
condivisione da abitare con cura, come luogo di incontro e di
scambio, dunque come spazio di fioritura del’'umano. Nel
confine, sul confine, puo avvenire incontro, un evento che Ci
definisce nella nostra identita soggettiva solamente grazie
allo scambio, al commercio — pratica fondamentale ed
essenziale per qualsiasi territorio frontaliero — che in questo

7 Cf. E. Gabellieri, Le phénoméne et [entre-deux: pour une
métaxologie, Hermann, Paris 2019 e M. Marianelli, (a cura di), «Entre».
La relazione oltre il dualismo metafisico, Citta Nuova, Roma 2020.

8 Cf. G. Selvelli, Capire il confine, Bottega Errante, Udine 2024, p. 13.
9 Jvi, p. 35.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



93

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

caso si propone non tanto come commercio strictu sensu, ma
come scambio emotivo, affettivo, umano:

Il confine inteso come qualcosa di umano (solo la
nostra specie lo riesce a creare) ha a che fare con
il nostro vissuto, le nostre esperienze e, molto, con
le nostre emozioni. Tuttavia, i confini non sono
sempre facili da vivere e attraversare; quasi
sempre sono come delle ferite: quando si
rimarginano rimane una cicatrice, visibile; spetta a
noi capire come lenire i suoi contorni.™0

Lo spazio della frontiera, insomma, inteso in quanto
condizione di possibilita per l'incontro con 'Altro, dunque
come causa legittimante la relazione e anzitutto uno spazio
che «ha significato il passaggio verso un orizzonte nuovo,
alla scoperta di altri mondi potenziali, I'aprirsi di territori
inesplorati della frontiera»!'. Questi rilievi si attagliano
perfettamente al pensiero di Lahbabi, che fu personalmente
coinvolto nell'abitazione di una frontiera, di un confine. La
riflessione lahbabiana non € mai una celebrazione del
confine e dell’incontro tout court, qualcosa che sia astratto
dalla realta vissuta e che si limiti a una semplice esaltazione
teoretica dellincontro e della fratellanza tra gli uomini, bensi
una riflessione pungente e costantemente “sorvegliante” nel
senso arendtiano del termine, che tiene conto anche del
dolore e delle difficolta che si presentano in questo tipo di
esperienze'2. Anche per questo, di conseguenza, quando
inizia il percorso di fondazione del suo personalismo, che
definisce come personalismo realista, Lahbabi parte dalla
relazione con I'Altro, che non puo darsi, perd, senza un passo

10 Ibidem.

" Ivi, p. 40.

12 Cf. H. Arendt, La banalita del male. Eichmann a Gerusalemme, tr. it.
di P. Bernardini, Feltrinelli, Milano 2019.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



94

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

preliminare, senza lo spazio della frontiera, dellincontro?s,

Spostando lo sguardo in avanti, & possibile soffermarsi su
una nuova accezione del concetto di frontiera nel pensiero
lahbabiano, come essa emerge da uno scritto autobiografico
del 19794, Le sottolineature che l'autore svolge in quelle
pagine non costituiscono solamente dei semplici ricordi, ma
anche un punto di partenza per la considerazione di alcuni
elementi rilevanti dal punto di vista teoretico e dell’'evoluzione
del suo pensiero, con un focus particolare sul concetto di
frontiera. Qualcosa di significativo emerge fin dalle
primissime righe di quel testo, allorché Lahbabi fa riferimento
alla propria esperienza personale di prigionia e sofferenza
fisica, preludio della fuga dal Marocco e del rifugio in
Francia®. Questa testimonianza autobiografica permette fin
da subito di portare I'attenzione su un dato primario: il vissuto
lahbabiano mise a contatto il filosofo con un’esperienza
dolorosa, che lo coinvolse attivamente nella quotidianita della
frontiera, del confine. Restando a questo livello
d’interpretazione, € forse possibile focalizzare I'attenzione
sullimportanza del vissuto autobiografico lahbabiano, un
vissuto segnato dalle difficolta, da prigione, tortura ed esilio,
come scaturigine di un pensiero della frontiera. Un pensiero
della frontiera che si rilancia come pensiero dellincontro,
come pensiero dellalterita, lungi dal proporsi come un
pensiero della chiusura e dellindividualismo. A tornare alla
mente, oltre alla caratterizzazione di Selvelli del confine come
di una ferita, & ancora I'esperienza personale di Anzaldua,

13 Cf. M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne. Essai de personnalisme
réaliste, P.U.F., Paris 1954.

14 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie & la mesure des tiersmondistes, cit.

15 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie & la mesure des tiersmondistes, cit., p.
129.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



95

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

che si tradusse in una precisa analisi € che puo aiutare a
comprendere meglio cid che si sta analizzando, se
incrociamo i dati nella giusta prospettiva storica. Secondo la
sociologa, infatti: «Vivere sui confini e ai margini,
mantenendo intatta un’identita multipla, in continuo
spostamento, ma anche un’integrita, € come provare a
nuotare in un nuovo elemento, un elemento “alieno’».
Questidentita multipla, infatti, &€ qualcosa di ben presente
anche nella riflessione lahbabiana, che percepi se stesso
come individuo entre-deux, come essere umano troppo
occidentale per i propri connazionali marocchini e troppo
poco occidentale per i cittadini francesi con cui venne a
contatto durante la propria esperienza di formazione'. Lo
sguardo della scrittrice  messicana si  arricchisce
ulteriormente, fornendoci una chiave di lettura interessante
attraverso cui guardare anche alla stessa esperienza
biografica lahbabiana:

Ho dovuto lasciare casa per poter trovare me
stessa, la mia intrinseca natura sepolta sotto la
personalita che mi era stata imposta. Sono stata la
prima in sei generazioni a lasciare la Valle, 'unica
della mia famiglia che abbia mai lasciato casa. Ma
non ho abbandonato tutte le parti di me: ho
conservato la base del mio stesso essere. 8

Se lincontro con [alterita deve comportare
necessariamente un movimento di uscita, di abbandono della
comodita nota per andare incontro allignoto, non si pud fare
a meno di evidenziare, qui, come biograficamente Lahbabi
sia stato in qualche modo costretto a questo abbandono,

16 G. Anzaldua, Preface, cit.
17 Cf. E. Gabellieri, Le phénoméne et I'entre-deux, cit.
18 G. Anzaldua, Borderlands, cit., p. 16.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



96

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

spinto verso I'esterno, addirittura fuori dal proprio Paese, dal
proprio ambiente culturale, sociale, ma anche familiare, per
essere ftrapiantato forzatamente in un orizzonte
completamente diverso. L’apertura, la disponibilita all’altro e
il coraggio necessario per abitare la frontiera in modo
autentico, in altre parole, possono essere causa di
esperienze difficili e dolorose, poiché si tratta di qualcosa
che: «& il frutto di quellesperienza incipiente di
attraversamento di mondi, quella sensazione inebriante di
perdita delle proprie coordinate di riferimento grazie a cui
ogni genuina scoperta e ogni magia possono derivare»1®,

Ma non é tutto, poiché, alcune righe dopo, Lahbabi ritorna
sulla questione, contribuendo a darci uno sguardo ancora piu
preciso su ci0 che ha dovuto vivere ed esprimendo un
sentimento di estraneita e di umiliazione?. La condizione che
si sente addosso € descritta in maniera estremamente
saliente dall'autore: egli € anzitutto straniero, una definizione
che, nella lingua francese e secondo la ben nota
interpretazione di Albert Camus, pud voler dire tanto straniero
quanto estraneo, alieno, esterno?!. Definendosi altresi come

19 G. Selvelli, Capire il confine, cit., p. 7.

20 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie a la mesure des tiersmondistes, cit., p.
129. Si tenga presente, per quanto riguarda questo tema, anche P.
Gomarasca, I confini dell’altro. Etica dello spazio multiculturale, Vita e
Pensiero, Milano 2004.

21 Cf. A. Camus, L’étranger, in ID., Oeuvres complétes, Nouvelle édition
Bibliothéque de la Pléiade, 161, Gallimard, Paris 2006, per un’edizione
francese della singola opera, piu recente, si tenga conto di ID.,
L’étranger, Gallimard, Paris 2021, trad. ita ID., Lo straniero, Bompiani,
Milano 2015. Un romanzo che, pubblicato da Camus nel 1942, deve
essere senza alcun dubbio rientrato tra le letture di Lahbabi, seppur qui
egli non ne dia testimonianza diretta. Su questo duplice binario di
incrocio tra “straniero” ed “estraneo” si gioca una parte della
teorizzazione lahbabiana, che seppur senza prendere spunto diretto dal

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



97

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

sottostimato e umiliato, Lahbabi non soltanto, aggiungendo
questi aggettivi al precedente, ci restituisce un’istantanea
molto precisa sulla sua condizione durante i primi anni in
Francia, ma si rende altresi testimone di un’esperienza
autobiografica della frontiera lontana da qualsiasi costruzione
idilliaca. Una concezione astratta, sconnessa dalla realta, di
un incontro come esperienza esclusivamente positiva,
dell’esperienza dell’alterita e dell'accoglienza, dell'ospitalita,
cozza apertamente con il vissuto autobiografico dell'autore,
che ci rende partecipi di quanto egli stesso ha vissuto,
confessando delle vere e proprie sofferenze morali, culturali
e psicologiche. Una descrizione che si fa ancora piu viva e
bruciante se si continua con la lettura dello stesso testo.
Chiusa una sorta di descrizione del travaglio che lo ha portato
alla constatazione della delusione di fronte al panorama
filosofico, Lahbabi apre una sezione in cui chiarisce il suo
approdo alla filosofia e lo fa legando autobiografia
intellettuale e percorso di pensiero.

Andando oltre, & necessario sottolineare come il filosofo
proponga una testimonianza a proposito del suo sentirsi
entre-deux, come anticipato, a meta strada tra due
dimensioni, preso in mezzo, stretto tra due culture differenti:
né occidentale, poiché legato alla propria cultura araba di
nascita e di famiglia, che non potra, né vorra mai
abbandonare, né orientale, poiché occidentalizzato dalla
propria doppia cultura, ma soprattutto poiché formatosi
filosoficamente e culturalmente in quello che in quegli anni,
particolarmente per la filosofia, era il principale centro
mondiale, la Sorbona di Parigi. Proprio a questo proposito il
filosofo scrive: «ainsi je me sentais muré dans une situation

romanziere francese, ne ha percepito gli stimoli e ha cercato di riproporli
secondo la sua personale sensibilita di filosofo, romanziere e poeta.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



98

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

qui m’avait été imposée, coupé de mon passé national et
sans pouvoir envisager une issue sur 'avenir»?2, Non solo
straniero, esiliato, umiliato e sottostimato, ma anche murato,
obbligato a rimanere chiuso e fermo in una situazione che
soffre, quella di essere umano privato delle proprie radici e
monco di una possibilita di aprire lo sguardo al futuro. Egli
non si sente appartenente a nulla, ed & qui la radice della
‘spersonalizzazione” e del “sentimento di vuoto”, che
percepisce. Egli & entre-deux, ma anche étre presque: non
solo ¢ stretto tra due differenti dimensioni, ma questo suo
non-essere una cosa, questa sua mancanza di definizione
precisa, lo rende anche, nella propria visione, un essere
umano “a meta”, un essere umano “quasi’, “pressoché”, due
condizioni esistenziali che riflettono direttamente il proprio
essere un inquilino dello spazio di frontiera.

Che si tratti della frontiera intesa come luogo da cui e in cui
pensare una possibile relazione con I'Altro e che sia, di
conseguenza, scaturigine di un pensiero del tra, o di frontiera
intesa come spazio geograficamente connotato, appunto fra
due Paesi, fra due continenti, 0 ancora che si tratti di una
frontiera tra culture, tra differenti identita, che spesso non
permettono all’'essere umano di vivere in pienezza, di sentirsi
autenticamente  completo, questo  concetto  puo
rappresentare un punto di partenza estremamente fecondo
dal quale rivolgersi all'apice teoretica del pensiero lahbabiano
degli esordi, il personalismo realista.

Spazio di incontro, luogo di possibilita per un’autentica
relazione, ma anche luogo del rischio, del pericolo, dunque
della mancanza di sicurezze e di certezze, la frontiera in
quanto “terra di nessuno” e spazio del “fra”, puo costituire un

22 M.A. Lahbabi, Philosophie a la mesure des tiersmondistes, cit., p.
134.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



99

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

luogo fecondo per la costruzione di un dialogo. Ma quale
dialogo?

2. Dialogo: punti di differenza o punti in comune?

Nell'Epilogo della sua tesi principale di dottorato, Lahbabi
propone una via d'uscita allimpasse di un paesaggio
filosofico che non lo aveva ancora soddisfatto, o piu
precisamente a quel problema di un personalismo
eccessivamente ripiegato sulla contemplazione, sulla
trascendenza, in una parola, anche se forse eccessivamente
tranchant, il problema di un personalismo di eccessiva
ispirazione cristiana. L'idea di partenza, o meglio di ri-
partenza del filosofo marocchino, come vedremo meglio di
seguito, & quella di una conservazione delle differenze, in cui
egli crede di poter trovare la strada per una possibile
convivenza tra religioni, tra tendenze di pensiero, dunque tra
esseri umani. In altre parole, insomma, quello che, almeno di
fronte alle condizioni di partenza della propria ulteriore
riflessione, Lahbabi sta cercando di fare, non € I'esclusione,
I'allontanamento da quell’eccesso di contemplazione e di
ispirazione cristiana che egli ravvisava nel personalismo, ad
esempio, di Jean Lacroix, ma viceversa un allargamento
della prospettiva, che possa comprendere tutti i diversi punti
di vista. La domanda lahbabiana per eccellenza é quella che
si interroga sulla possibilita di trovare un’essenza comune, un
punto d'incontro radicale?*. Da qui scaturisce la discussione
di Lahbabi, il punto di partenza che egli sceglie per proporre,
in conclusione della propria tesi di dottorato, il suo punto di
vista a proposito del dialogo tra religioni e tendenze

23 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 345.
24 |bidem.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



100

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

filosofiche differenti, come sottolineato anche da Joseph
Chelhod nella sua recensione al volume lahbabiano?.

Le questioni di forma, quindi le caratteristiche circostanziali
ed esteriori, rischiano, nell’ottica del filosofo marocchino, di
impedire il reale incontro tra prospettive diverse, tra punti di
vista differenti, ma avvicinati da accenti comuni. La
consapevolezza dellautore € quella di chi si rivolge al
problema forte di strumenti concettuali ben affinati: egli &
convinto del fatto che, nonostante le differenze di forma,
'umanita sia legata da un nodo comune, da un punto
d’incontro fondamentale che, nell’epilogo della propria tesi,
egli sta cercando di mettere in evidenza e di giustificare.
Prendendo in esame solamente due confessioni religiose,
vale a dire il cristianesimo e l'islam, Lahbabi e chiaro nella
definizione di due orizzonti estremamente diversi26. Se il Dio
dei cristiani partecipa alle sofferenze umane tramite
lincarnazione del proprio figlio, dunque com-patisce, il Dio
dell'lslam rimane “separato” senza una misura comune con
I'uomo, che pure ha creato.

Nonostante le distanze, perd, secondo l'autore «les deux
religions restent d’accord sur I'essentiel»?7: le due religioni in
oggetto hanno un denominatore comune, che non le mette
solo in relazione tra di loro, ma che permette il dialogo anche
con tutte le altre religioni e con quelle che Lahbabi definisce
grandes philosophies de I'homme. Secondo il filosofo, infatti,
«toutes donnent a la personne une dignité et lui réservent

25 Cf. J. Chelhod, Recension @ M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne.
Essai de personnalisme réaliste, in «Revue d’'Histoire des religions»,
149, 1, pp. 116-117.

26 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 345. Per un punto di
vista esauriente a proposito di queste dinamiche, si veda ancora F.
Patrone, Personalismo: realista o musulmano? Fondamenti
antropologici e spunti di ricerca, cit., pp. 208-209.

27 |vi, p. 346.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



101

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

beaucoup de sollicitude»?8. Lahbabi € del tutto convinto del
fatto che, come scrive in un contributo posteriore di circa un
ventennio e dedicato esplicitamente al tema della rivelazione:
«la révélation dépasse les situations particuliéres,
bouleverse tous les rouages de la vie (matériels et spirituels)
en tendant a la globalité de I'humain»?. Il fine di ogni
rivelazione € quello di «réhumaniser, sans discontinuer,
I'existence de chacun et de tous»®. Nonostante le loro
differenze, entrambe le religioni che qui vengono prese in
esame lavorano per I'essere umano, stanno al suo fianco al
fine di renderlo piu solido, per dotarlo di quella stabilita
necessaria a mettersi al riparo dalle inclinazioni passeggere
e dalle parzialita a cui potrebbe essere soggetto a causa del
suo essere una creatura. Dignita umana e cura delle
esigenze che I'essere umano porta con sé, ecco il punto di
snodo fondamentale del pensiero personalista lahbabiano,
che si rilancia altresi come base di ogni anelito religioso e di
ogni tendena filosofica che abbia a cuore il destino
dellessere umano, la dimensione creaturale e limitata di
ciascuno di noi. Senza dimenticare quella sintesi lahbabiana
secondo cui «toute révélation est, par nature, révolutiony,
nella consapevolezza che tutte le rivelazioni, proprio in virtu
della loro grande carica eversiva per il reale, «font appel au
bon sens et enrichissent l'univers d’un nouveau sens ; ils
révelent des zones inconnues. lIs révolutionnent la réalité»31.

28 |bidem.

29 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce-que la révélation ? Réflexions, in Deuxiéme
rencontre islamo-chrétienne. Sens et niveaux de la révélation,
Université de Tunis, Centre d’Etudes et de Recherches Economiques
et Sociales, Carthage, 30.04-05.05.1979, Série d’études islamiques, 6,
1981, pp. 71-92, qui in particolare a p. 74.

30 |bidem.

3 lvi,p. 72ep.73.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



102

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

Lahbabi, proseguendo, & convinto nel sostenere che :

c'est dans cette préoccupation commune de la
destinée humaine que réside la possibilit¢ d’'une
entente généralisable a toutes les religions entre
elles et avec les diverses tendances
philosophiques, celles qui croient au temps-
histoire (marxisme) et celles qui croient en une
‘présence de I'éternité dans le temps”.32

Solamente l'attenzione e la cura allumanita pud

costituire la base per un’intesa trasversale che sia comune
alle religioni e alle piu diverse tendenze filosofiche, dal
marxismo al personalismo, come si pud notare dal fatto che
egli, tra virgolette, sta citando direttamente il sottotitolo di
Marxisme, existentialisme et personnalisme, 'opera di Jean
Lacroix®. Adottando una postura equidistante tra eccesso e
difetto di particolarismo, Lahbabi propone uno sguardo di
apertura, coincidente con la messa a punto di una
discontinuité de formes che sia anche continuité d’inspiration.
Che si guardi all'lslam, al personalismo o perfino al
marxismo, il filosofo individua il nocciolo della questione in
una comune «ascése que croyants et non-croyants
éprouvent existentiellement»34,
Alcune precisazioni utili, sempre in questa stessa direzione,
giungono inoltre se si posa lo sguardo sulla Prefazione che
Maurice de Gandillac scrisse alla tesi complementare
lahbabiana, dove egli precisa che:

A cette heure historique pour sa patrie, avec tout
ce quelle implique a la fois de tentations et

32 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 346.

33 Cf. J. Lacroix, Oltre il marxismo e l'esistenzialismo, Ecumenica, Bari
1973.

3 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., pp. 346-347.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



103

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

d’espérances, il est réconfortant que M. Lahbabi
manifeste publiquement, par sa personne comme
par son oeuvre, I'union de deux cultures, dont la
dissociation serait aussi facheuse qu'aucune
coupure artificielle entre la “liberté” et la
“libération”.3

L’unione tra due culture e la volonta di intraprendere un
cammino di conciliazione, tanto piu in un momento storico
come quello che Francia e Marocco stavano attraversando
alla meta degli anni '50 del XX secolo, testimoniano la
direzione del pensiero lahbabiano, che & un pensiero del
dialogo. Chiarita la situazione di partenza e analizzate le
condizioni in cui ci si trova, il passo successivo che Lahbabi
intende compiere — e siamo, qui, allapice della proposta
teoretica del suo esordio filosofico, condensato nelle
ultimissime pagine della sua opera — & 'esposizione della
propria  concezione del personalismo realista. Un
personalismo che, nell'intento lahbabiano, si pud proporre
come tentativo di soluzione al problema del dialogo, anzi, dei
dialoghi tra posizioni diverse. Dal momento che, a detta dello
stesso Lahbabi, qualsiasi fede particolare si € dimostrata
“impotente” nei confronti delle altre, secondo lui «la tache
d’'un personnalisme réaliste sera d’opter pour une dialectique
qui, au lieu d'imposer “ou ceci ou cela’, conciliera sans
éclectisme les cecis et les cela et les transcenderax»3. La
soluzione prospettata dal filosofo € una soluzione dialogica,
promozione di un dialogo che sia «fondée sur la conscience
du fait que les extremes se touchent et doivent se toucher»:
condizione necessaria per il dialogo € la postulazione di una

35 M. de Gandillac, Préface, in M.A. Lahbabi, Liberté ou libération, cit.,
pp. 5-6.

3% M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 347, il corsivo €
dell’autore.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



104

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

differenza, intesa come elemento caratterizzato dall'apertura,
dalla disponibilita alluscita da sé, dal sincero vivere la
frontiera®’,

La proposta di Lahbabi, perd, aggiunge altresi che |l
personalismo realista, nella sua ottica, se vuole essere un
vrai humanisme e, di conseguenza, prendersi carico delle
esigenze umane verso un avvenire che, appunto, metta
I'essere umano al centro in quanto persona, «devra mettre
Dieu “entre parenthéses”, c’est-a-dire n’en faire ni un accusé
ou un obstacle, ni un moteur absolu.».3® Nonostante le
differenze di rito e di forma, cio che interessa affermare a
Lahbabi & il permanere di un sottofondo coincidente con
I'umanita di ogni singolo essere umano. L’affermazione - a
pensarci bene piuttosto impegnativa — della necessita di
mettere Dio tra parentesi va proprio in questa direzione. Non
si tratta di dimenticarsi di Dio, di abbandonarsi
allappiattimento sul contingente, ma di mettere da parte le
singolarita della propria confessione religiosa o della propria
fede filosofica per andare incontro allessere umano che
abbiamo di fronte o di fianco. In questo stesso senso Lahbabi
sintetizza che «I'union demeure donc la seule chance a jouer
pour que la personne se personnalise et humanise tout ce a
quoi elle se frotte. Toute la densité de 'humain en dépend»3°.

Ecco il punto d’arrivo della riflessione lahbabiana, il traguardo
di quel processo di personalizzazione che abbiamo seguito
passo dopo passo fin qui, fino al suo punto massimo. Perché
si caratterizzi come un vero umanesimo - ricordandoci che
per l'autore solamente il personalismo pud essere un vero
umanesimo - il personalismo realista non deve solamente

37 Ibidem.
38 [bidem.
39 |bidem.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



105

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

porre al centro della propria riflessione la dignita della
persona, ma deve anche estendere questo nucleo di dignita
a tutte le persone, in modo trasversale, aprendo I'orizzonte
fino al massimo punto di apertura possibile. Solamente
nell'unione, infatti, tra tendenze, tra confessioni, tra correnti,
puod avere spazio un pensiero sulla persona che sia anche un
pensiero della persona, nel duplice senso soggettivo e
oggettivo di questo genitivo, mai pregnante come in questa
circostanza. E la densita umana a essere in gioco, & lo spazio
dell’essere umano nel mondo e nella Storia: cosi si puo
rispondere, ci suggerisce Lahbabi, alla domanda filosofica
per eccellenza, quella concernente il senso della vita umana,
il senso delluomo, il significato di un nuovo umanesimo.
Ancora con Gandillac € possibile ampliare lo sguardo e
completarlo, dal momento che I'egittologo scrisse:

Il 'se pourrait qu'aujourd’hui le personnalisme, qui
n‘est pas, ou du moins qui ne doit pas étre le
pavillon d’'une nouvelle mystification “idéaliste”,
nous fournit les premiers éléments d’une édifice
doctrinal ou se retrouveraient, dans une commune
estime des mémes valeurs essentielles, les
meilleurs esprits de deux mondes que séparent
encore tant de malentendus et qui, aprés s'étre
longtemps  heurtés de fagon sanglante,
s'affrontent, hélas!, aujourd’hui méme les armes a
la main, et la haine au coeur.40

Il personalismo viene interpretato da Gandillac, lettore
attento della tesi lahbabiana, come un pensiero che sappia
mettere insieme, non dividere, che sappia riunire nella
medesima prospettiva di elementi divergenti, anche, in
passato, in maniera estrema e violenta. Con le parole dello

40 M. de Gandillac, Préface, cit., pp. 6-7.
Metaxy (4/2025) pp. 88-117



106

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

stesso Lahbabi possiamo renderci bene conto del percorso
svolto fin qui. Scrive il filosofo:

Apres avoir, dés les premiers chapitres de cet
Essai, discerné et précisé les notions d’étre, de
personnalité, de personne et d’homme, on a pris
parti sur la question de leurs origines respective et
des rapports qui les lient entre elles d’une part, et
qui lient le moi au monde et a autrui, de l'autre.*’

Egli, tuttavia, non si nasconde dietro un riparo
inconsistente ed € ben consapevole delle difficolta e dei limiti
presentati dalla propria stessa proposta. Anzitutto la
mancanza di praticabilita nel concreto, che viene sottolineata
dal gia citato Chelhod, ma appare evidente anche allo stesso
autore, che corre subito ai ripari, per quanto questa sua
ultima mossa non appaia del tutto convincente*2. Lui stesso,
infatti, mette le mani avanti scrivendo, alcune righe oltre, che
«le probléme de l'action, pourtant sous-jacent d’'un bout a
l'autre a ces recherches, n’a pas été examiné».*3 Una volta
messa in piedi 'architettura teorica della sua proposta di
dialogo interreligioso, insomma, Lahbabi si accorge di quel
problema che, nel corso della sua opera, aveva gia avuto
modo di considerare in dialogo col personalismo francese di
Jean Lacroix ed Emmanuel Mounier, ovvero quello della
relazione tra teoria e prassi e piu precisamente dell'impegno
del filosofo e dellintellettuale tout court nella societa. Egli
concepisce la necessita di «une éthique qui viserait a faire de
I'union des moi une amitié, au lieu d'une série de complots et
de concurrences a mort», ma e ugualmente consapevole del

41 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 347.
42 Cf. J. Chelhod, Recension a M.A. Lahbabi, cit., p. 117.
43 M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne, cit., p. 347.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



107

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

problema che gli si para davanti e che egli stesso descrive
immediatamente dopo*. «Ceci nous améne a nous
demander sur quels principes moraux se fondera le
personnalisme réaliste. La réponse reléve d’'un domaine qui
implique une orientation d'ordre pratique.».#* Questa
consapevolezza pone Lahbabi di fronte alla necessita di
elaborare un progetto di ricerca per I'avvenire, che miri a
«esquisser la direction des recherches pour une éthique qui
permet d'envisager les perspectives d'un personnalisme
réaliste et qui empéchera I'étre humain de tomber dans le
premier péché de Narcisse»*. Il cammino, dunque,
sembrerebbe prospettarsi ancora lungo: dopo I'elaborazione
concettuale, Lahbabi é atteso al completamento della propria
proposta filosofica anche in senso pratico, come enunciato
anche da una delle pochissime recensioni uscite a proposito
di questo volume oltre quella, gia considerata, di Chelhod,
ovvero quella di Voelke*’. Quale sia questa direzione di
ricerca, in che modo l'autore la abbia delineata e proposta e
se Ci sia riuscito in modo convincente 0 meno sono temi che
rimangono ancora inesplorati dallo status quaestionis delle
ricerche attuali su Lahbabi e, pertanto, costituiscono degli
sviluppi interessanti per eventuali prossime ricerche. Un
interesse che si arricchisce ulteriormente se teniamo conto
del fatto che, ponendo I'accento su questi argomenti e in
questi termini, Lahbabi sembra anticipare le tematiche di
alcuni importanti documenti conciliari che appariranno e
saranno discussi solamente anni dopo e che qui € utile

44 |bidem.

45 |vi, pp. 347-348.

46 Jvi, p. 348.

47 Cf. A. Voelke, Récension a M.A. Lahbabi, De I'étre a la personne.
Essai de personnalisme réaliste, in «Revue de Theologie et de
Philosophie de Lausanne», 3, pp. 310-311.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



108

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

solamente richiamare*8. Qui, tuttavia, pud essere utile tener
presenti le parole, o meglio i consigli, con cui Gandillac
concluse la propria Prefazione alla tesi complementare e che,
forse, possono rappresentare anche delle suggestioni per un
possibile sviluppo delle ricerche a proposito del pensiero
lahbabiano. Scrive Gandillac:

Mieux qualifié que beaucoup d’autres pour la
besogne qui s'offre a lui, nous souhaitons qu'il
s'attache, dans ses prochaines ouvrages, a
dégager les élements toujours vivants d’une triple
tradition, celle des ahl-at-tasawwuf, celle des
mutakallimin, celle des falasifa, ainsi contribuera-
t-il a construire une synthése culturelle qui
dépasse le plan des syncrétismes trop faciles ou
des pieuses déclamations, et sans laquelle I'espoir
des hommes de bonne volonté risque une fois
encore d'étre cruellement dégu.4

Alla fine del lungo percorso lahbabiano dall’essere alla
persona, quindi, avendo ben inquadrato la problematica che
sta a cuore a Lahbabi, cosi come la possibile soluzione che
egli, certo peccando in una certa misura di astrattismo e di
“buona fede”, suggerisce, € possibile, con Gandillac, cercare
anche di abbozzare alcune indicazioni circa la via da
intraprendere. Stando con l'egittologo, infatti, la direzione
d’indagine ulteriore che si apre in fondo a queste pagine €
quella della ricerca dentro una “tripla tradizione”, che puo
essere intesa, certo, come tutta interna al recinto dell’lslam,
approfondendo le tradizoni degli ahl-at-tasawwuf, dei

48 Cf. Commissione Teologica Internazionale, L'unita della fede e il
pluralismo teologico, 1972; Concilio Vaticano Il, Dichiarazione «Nostra
Aetate», 1965; Segretariato per i non Cristiani, L’atteggiamento della
Chiesa Cattolica di fronte ai seguaci di altre religioni, riflessioni e
orientamenti di Dialogo e Missione, 1984.

49 M. de Gandillac, Préface, cit., p. 9.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



109

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

mutakallimdn e dei falasifa, senza perdere di vista, pero,
I'obiettivo finale di una tale inchiesta. Solo in quel modo,
infatti, dunque solamente tramite I'approfondimento delle
radici che sottostanno alla tradizione filosofica, religiosa e
culturale dell’'lslam, come suggerisce Gandillac, & possibile
andare oltre quel rischio di sincretismo e di declamazioni
vuote su cui si & gia avuto modo di dire e che era, del resto,
ben presente allo stesso Lahbabi. La strategia, quindi,
sarebbe quella di un approfondimento in direzione intensiva
per poter meglio abbracciare anche una prospettiva di
carattere estensivo, nella consapevolezza che quella che
Gandillac chiamava “sintesi culturale” e che qui si pud
intendere come dialogo e buona pratica dell'abitare la
frontiera debba necessariamente passare per una profonda
conoscenza di sé e delle proprie tradizioni.

3. Oltre frontiera e dialogo?

Fatto salvo quanto detto fin qui, pud essere utile, anche
in virtu delle tematiche discusse fino a questo momento,
cercare di aprire nuovi spazi di riflessione, che tengano conto
dellintreccio dei due temi fondamentali della frontiera e del
dialogo. A emergere come particolarmente interessante,
infatti, € una prospettiva: quando il filosofo marocchino parla
di una preoccupazione comune, di un terreno comune ad
ogni essere umano, a partire dal quale poter pensare un
dialogo che sia effettivamente tale, non sta forse suggerendo
I'esistenza di una zona di frontiera, che sia anche e insieme
una zona comune, in cui vivere insieme? Pensare la frontiera
come zona comune, come territorio in cui € possibile
I'esistenza e la fioritura di pluralita, di realta eterogenee eppur
conviventi, infatti, vuol dire anche realizzare le condizioni di

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



110

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

possibilita per un dialogo che sia insieme ascolto delle
differenze e impegno per 'armonizzazione di esse. Quando
Lahbabi, quindi, si fa pensatore della frontiera, non soltanto
teoreticamente, ma anche esistenzialmente, potremmo dire
biograficamente, egli sta rendendo possibile alcune
dimensioni del proprio esordio filosofico che rischiavano,
altrimenti, di rimanere nellombra, silenziate da una scarsa
praticabilita. Proprio pensando la frontiera come zona del
“tra” & possibile concepire una forma di dialogo effettiva: in
questo modo, sembra suggerire Lahbabi, pud mettersi in atto
un vrai humanisme, un umanesimo che sia vero, che sia
autentico, che, in una parola, permetta la fioritura dell'essere
umano in quanto tale, proprio perché in grado di realizzare le
condizioni di partenza di cui ogni singolo essere umano ha
bisogno per potersi sviluppare nella sua integralita. Proprio la
frontiera, d’altronde, pud e deve essere intesa, se ci poniamo
da questo punto di vista, come uno spazio poroso,
permeabile e aperto, in cui sia possibile I'incontro. Con le
parole di Selvelli, possiamo arrivare alla delineazione di uno
sguardo ulteriormente approfondito, che si pud leggere in
continuita con la posizione lahbabiana:

Alla luce di cio, appare evidente la vocazione
‘inclusivista” di tali luoghi interstiziali: in essi tutte
le voci dovrebbero trovare il loro spazio di
espressione, e dovrebbero riflettere i valori
dellaccoglienza,  della  convivenza, della
condivisione delle risorse, dellincontro e della
contaminazione di linguaggi e culture. [...]. Solo in
questo modo sara possibile dare vita a nuove
forme di elogio del multiculturalismo e
dellinterculturalita, di accoglienza e
riconoscimento delle minoranze, in opposizione
alle interpretazioni brutali e tragiche dell'identita

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



111

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

che questi luoghi hanno purtroppo saputo
produrre.®

Un incontro tra culture e tra religioni che si voglia
costituire come dialogo, di conseguenza, non pu6 in alcun
modo prescindere da un pensiero dello spazio in comune,
quello spazio di confine e di frontiera su cui si & avuto modo
di ragionare, che sia accogliente, ospitale, che venga
pensato come spazio di condivisione e di contaminazione,
come luogo della possibilita e dellapertura. Il valore
intrinseco della marginalita frontaliera, del resto, non stupisce
e pud essere messo in contrasto proprio con la centralita
delle grandi capitali e dei grandi spazi di riferimento. E dalla
marginalita che proviene Lahbabi, da uno spazio, da uno
Stato, da una cultura, che, specie in quegli anni, ma anche ai
giorni nostri, non godeva certo di una buona fama e non
occupava una posizione di centralita. Quale pud essere, di
conseguenza, il valore di un simile sguardo decentrato? In
nostro aiuto giungono ancora le parole di Selvelli:

Le pratiche di decentramento ai cosiddetti margini
sono la precondizione per I'avvio di nuove forme di
cosmopolitismo, diverse da quelle presenti nelle
grandi citta e capitali; il “terzo spazio” della
frontiera puo cosi diventare un sito di produzione
culturale creativa dando vita a nuove
sperimentazioni e modalita di stare insieme, oltre
qualsiasi definizione dualistica [...]. Diviene cosi
possibile riflettere sulle nozioni di identita e
appartenenza, che devono essere trasformate per
accogliere nuovi significati e nuovi modelli di
resistenza a queste concezioni spesso interpretate
in maniera monolitica.?’

%0 G. Selvelli, Capire il confine, cit., pp. 157-158.
51 Ivi, pp. 159-160.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



112

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

Il margine come luogo di nuove forme d’incontro e di
dialogo, la frontiera come un terzo spazio ospitante tentativi
di convivenza nuovi, autentici e fondati sullincontro. Nella
precisa consapevolezza che:

Solo l'identita non centralizzata del marginale ci
permette di sfuggire alle logiche omogeneizzanti
del nazionale e allimpoverimento del singolare,
rendendoci in grado di ascoltare il prossimo e
portare avanti pratiche “ecologiche” di dialogo,
coltivando l'orizzonte della frontiera permeabile.52

Sono proprio queste pratiche di dialogo che Selvelli
definisce come “ecologiche” a dover essere perseguite e
ricercate, in quanto forma di dialogo autentica, che mette al
centro I'umano, il valore intrinseco di ogni persona. Un
dialogo ecologico che avviene a partire dalla frontiera e
grazie ad essa, ma non una frontiera qualsiasi, bensi quella
frontiera porosa, permeabile e, infine, feconda, ospitale, in cui
Iincontro puo realmente avvenire.

Calibrando lo sguardo secondo queste indicazioni e quindi a
partire da una posizione teoreticamente piu forte e completa
a proposito dei concetti di dialogo e frontiera, con la
consapevolezza del percorso svolto fino a questo momento,
é possibile raccogliere ancora alcune indicazioni, sempre dal
testo lahbabiano sulla rivelazione del 1979, che pud essere
utile, come sguardo a posteriori, per comprendere lo sviluppo
di quel personalismo realista delineato e indagato fin qui, ma
che si stava, proprio nel medesimo momento, gia
interrogando sul proprio mutamento in direzione di un
personalismo musulmano. Gli accenti lahbabiani, anche in
questo caso, sono i medesimi su cui si € avuto modo di porre

52 lvi, pp. 160-161.
Metaxy (4/2025) pp. 88-117



113

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

I'attenzione nel corso di queste pagine, quando il filosofo
marocchino, ad esempio, scrive:

La révélation me trace les limites du champ ou je
dois user de mes libertés et les manieres de m’en
servir. La révélation ne veut rien moins, ni plus,
que de fagonner ma personne comme étre social
et comme réalité humaine dans le monde. La
révélation (dans le sens abrahamique) est un
chemin a suivre (sunna), un message qu'incarne
un prophéte, dans ses dires (les Hadith), et ses
actes, sa conduite, donnant ainsi I'exemplarité
d’une vie.53

La rivelazione, secondo il suo sguardo, mira alla
realizzazione in Terra dell’essere umano, dell’individuo, il che
vuol dire necessariamente guardare allo sviluppo della
persona come essere sociale, come realta umana nel
mondo. Caratterizzandosi come un cammino da seguire —
non occorre, qui, tornare a ricordare la centralita del dato
processuale per 'esordio lahbabiano - la rivelazione non si
chiude, irrigidendosi, ma propone se stessa come qualcosa
di continuamente vivo, in grado di adattarsi alla situazione
concreta, circostanziale, in una parola, alla realta. Ecco
perché, in quanto veicolo di un messaggio incarnato, che si
fa atti, che si attualizza nel comportamento, la figura del
profeta riveste un ruolo particolarmente importante in questo
scritto lahbabiano. Adducendo a supporto di quanto sta
scrivendo Corano, XXXIII, 21, prima e lll, 144 poi, il filosofo
approfondisce il suo sguardo precisando che «Cette
exemplarité constitue le premier apport de la révélation : le
sens du sacrifice et de I'abnégation poussée a I'extréme ;
c'est le cas du Christ dont la fonction est redemptrice et de

%3 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce que la révelation?, cit., p. 75.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



114

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

Mohammad, le médiateur entre Dieu et I'humanité»54,
Mediatore tra Dio e 'uomo o incarnazione stessa di Dio, che
si parli di Maometto o di Cristo, a ulteriore riconferma dello
sguardo lahbabiano, mai chiuso e limitato a un solo orizzonte
religioso, ma aperto al dialogo e allecumenismo, la figura
profetica vede confermata la sua centralita nella concezione
lahbabiana di rivelazione.

La linea di dialogo e di apertura all'alterita &€ ancora la
medesima ed e ulteriormente resa chiara da un passo
immediatamente successivo, che recita: «L’essentiel de la
vie religieuse est de sublimer la vie végétative en existence
humaine, par l'obéissance a une morale transcendante»®s.
Come visto in precedenza, lo sguardo del filosofo non €
concentrato sulla differenza tra una rivelazione e l'altra, su
cio che si oppone alla comunanza di visione tra gli esseri
umani, ma, al contrario, egli & perfettamente convinto del
fatto che: «La révélation appelle a la transcendance et y
rapproche : aider 'lhomme a s’inventer dans un monde de
coopération, dans 'égalité de tous devant Dieu, le Dieu
unique et pour tous»®. Qualsiasi rivelazione ha come scopo,
come visto, lo sviluppo personale dellessere umano,
passando da una semplice dimensione vegetativa ad
un’esistenza che sia umana, proprio in quanto seguace di
una morale trascendente, a una condotta che possa definirsi

% |bidem. Si tengano presenti, come riferimento, i seguenti passi
coranici: «Nel messaggero di Dio vi & certo un bell'esempio per voi, per
chiunque spera in Dio e nel Giorno ultimo e si rammemora molto di
Dio». Corano, XXXIll, 21, cf. Corano, cit., p. 420 e «cMuhammad & il solo
messaggero tra i messaggeri che son passati prima di lui; se morisse o
se venisse ucciso tornereste sui vostri passi? Chiunque ritorni sui propri
passi non farebbe a Dio il minimo male; Dio invece ricompensera i
riconoscenti». Corano, Ill, 144, cf. Ivi, p. 66.

%5 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce que la révelation?, cit., p. 75.

%6 Jvi, p. 81.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



115

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

morale, poco importa in quale senso. La rivelazione, in
Lahbabi, oltre che un messaggio e un’indicazione di
comportamento, rappresenta altresi una chiamata, un
appello alla trascendenza, che avvicina gli esseri umani
perché li aiuta a collaborare, a fare fronte comune, entro
I'orizzonte collettivo della dignita universale, proprio perché
ogni essere umano & uguale davanti a Dio. Non importa
quale Dio: Egli € unico ed & per tutti, anche se lo si & chiamato
e lo si chiama in modo diverso a seconda delle tradizioni
religiose a cui si appartiene.

La posizione di Lahbabi € ormai chiara e non stupisce, ma
anzi, trova conferma, fino alla rilevazione secondo cui:

Etant porteuse de messages, la révélation rappelle
a 'homme qu'il est dignité, valeur en soi, et qu'il a
la charge de protéger en lui-méme et en ses
semblables, cette valeur supréme, par et contre
les désirs et autres puissances oppressives,
internes et externes. Ainsi, nous sommes toujours
convoqueés a la fidélité : accueil de soi, et d’autrui,
et respect de la parole, pouvoir de communiquer et
d’agir dans le monde.57

Indipendentemente dall'appartenenza geografica, dalla
posizione in cui egli abita o attraversa il confine, la frontiera,
0 in cui si pone all'interno di una dinamica di dialogo, I'essere
umano, in qualsiasi rivelazione, é caratterizzato dalla dignita,
da un valore in sé che deve proteggere, che e chiamato a
preservare non soltanto in lui, ma anche nei propri simili. In
questo senso, secondo Lahbabi, I'essere umano & chiamato
alla fedelta, a essere un fedele, nella misura in cui € chiamato
allaccoglienza di sé e dell’altro come essere umano degno e
caratterizzato da un intrinseco valore. Ed ecco che,

57 |bidem.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



116

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

indipendentemente dalla propria appartenenza religiosa o
filosofica, si manifesta I'esigenza lahbabiana di credere, dal
momento che: «Croire c’est choisir, opter pour un projet.
Celui-ci exige un engagement politico-social, selon
I'orientation libératrice de soi et des autres, en vue de
transformer en commun la terre, pour la soumettre et la
transcender»®8. Scegliere, schierarsi a favore di un progetto,
che, si badi, non vuol dire operare una scelta tra un
messaggio e l'altro, tra una religione e l'altra, ma impegnarsi
in prima persona, scegliere di agire, di sporcarsi le mani.
Questo € cid che Lahbabi sta cercando di dire in queste
intense e significative pagine: la scelta di fronte a cui siamo
posti non € quella tra le religioni, tra le rivelazioni, ma € una
scelta del se. Se impegnarci 0 meno, se credere o non farlo,
in una parola se vivere o non vivere. La risposta, per Lahbabi,
e ovvia ed e affermativa, poco importa in quale direzione lo
si fara. Perché:

La révélation se fait foi, force morale pour affronter
la vie, malgré les angoisses, malgré la mort. La
révélation devenue foi porte un effort particulier a
|a libération terrestre et lance de plein fouet un défi
a la mort. On affronte la mort avec moins
d’inquiétude : la rencontre avec Dieu se présente
comme une espérance.59

Malgrado le angosce, malgrado la morte, per Lahbabi
bisogna vivere, impegnarsi, misurarsi con la realta, perché
solamente cosi possiamo essere in grado di lanciare quella
sfida alla morte, di cui l'autore ci parla da queste pagine.
Solamente tramite un attivo impegno di sviluppo, di
personalizzazione, che abbia come centro la sottolineatura

%8 |vi, p. 82.
% Jvi, p. 81.

Metaxy (4/2025) pp. 88-117



117

Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

della dignita di ogni essere umano e che lotti concretamente
per la liberazione degli uomini, & possibile vivere un’esistenza
che sia tale, che sia. Senza dimenticare che, nei numerosi
momenti d’inquietudine e di sconforto, possiamo sempre
rivolgere uno sguardo verso l'alto, a quello che ognuno di noi
chiama e concepisce in modo diverso, ma che e sempre Dio.

Solamente tramite lo scambio con I'Altro, quindi, I'essere
umano fa esperienza della propria dignita e della dignita
altrui, di cio che sta alla base della comune condizione di
umanita che ci attraversa e ci caratterizza, dal momento che:

on se trouve a la source nourriere d’un véritable
engagement, sans peur ni mauvaise conscience,
au-dela de 'égoisme et au plus profond de la
personne, en joie de vivre et de survivre. Tout est
prét pour vous assister a dépasser
lindividualisme, le pessimisme et l'indifférence. La
foi est une invocation a la vocation qui fagonne les
personnalités de la personne. Une maniére d’étre.
Etre un étre personnel parmi tous les étres.60

Siamo alla fonte, ci dice Lahbabi ad una forma di
engagement: se di fronte a quel se si sceglie di rispondere in
modo affermativo, esercitando gioia di vivere, senza paura,
si arrivera finalmente al superamento dell'individualismo, del
pessimismo e dell'indifferenza.

60 Jvi, p. 91.
Metaxy (4/2025) pp. 88-117



