
88 

 
 
 
 
 
 
 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

Tra frontiera e dialogo, appunti 
da e per un’autobiografia 
lahbabiana 
Francesco Patrone 
 

 

Abstract: Intrecciando le prospettive di Mohammed Aziz Lahbabi sui 

concetti di frontiera e dialogo, così come essi vengono proposti in una 
chiave personalista realista, questo contributo intende allargare lo 
sguardo, fino ad arrivare a proporre una visuale da e per 
un’autobiografia lahbabiana. Dalle pagine della tesi di dottorato del 
filosofo, fino ad alcuni scritti posteriori di circa due decenni, queste 
pagine vogliono provare a proporre un’immagine dinamica del pensiero 
di quest’autore. 
 
Keywords: Lahbabi – Frontiera – Dialogo – Autobiografia - 
Personalismo 

 

 

Abstract: Moving from Lahbabi’s notions of border and dialogue, this 

paper aims to broaden its vision, thinking about a possible 
autobiographical Lahbabian perspective. These pages aim to try to 
propose a dinamic version of Lahbabi’s thought, mixing up both his PhD 
dissertation and some contributuons published after. 
 
Keywords 
Lahbabi – Border – Dialogue – Autobiography – Personalism 

 

 

 

 

 

 

 

 
 francesco.patrone@sophiauniversity.org 



89 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

 

Della duplice possibile accezione che può assumere 

all’interno del pensiero lahbabiano il concetto di frontiera, si 

è già parzialmente avuto occasione di dire in altra sede1. 

Quello che interessa, in queste pagine, è un allargamento di 

quella prospettiva di duplicità teorica del concetto di frontiera 

in Lahbabi e, tramite l’incrocio con la nozione lahbabiana di 

dialogo, che può essere intesa come uno dei punti 

d’appoggio del personalismo realista2, cercare di fornire uno 

sguardo “d’uscita” il più completo possibile a proposito 

dell’esordio filosofico del marocchino. Sulla base di queste 

coordinate teoretiche, infatti, sfruttando anche una 

prospettiva aperta dallo stesso autore negli anni ’70 del XX 

secolo, è possibile suggerire uno sguardo autobiografico che 

sia punto d’appoggio per una nuova riflessione sull’umano, 

che prenda le mosse, ponendosi a cavallo tra letteratura e 

filosofia, dai concetti di frontiera e dialogo3. 

 

 
1 Ci permettiamo di rinviare, anche per una ricognizione bibliografica 
più consistente a proposito di questo tema, a F. Patrone, La frontiera, 
luogo di separazione e incontro. Riflessioni a partire dalla filosofia 
terzomondista di Mohammed Aziz Lahbabi, in A. Motta, L. Palumbo (a 
cura di), Le parole della filosofia. Le metamorfosi del vocabolario del 
pensiero nella storia, fedOA Press, Napoli 2024, pp. 183-189.  
2 Anche in questo caso, e per le stesse ragioni anche bibliografiche, ci 
permettiamo di rinviare a F. Patrone, Personalismo: realista o 
musulmano? Fondamenti antropologici e spunti di ricerca, in P. Muller, 
A. Bianchi, A. Modugno, P. Monti, M. Sacchi, R. Veneziano (a cura di), 
Sapere di non sapere. Nuove sfide della conoscenza fra tradizioni e 
traduzioni. Atti del Convegno nazionale della Società Filosofica Italiana 
2024, Ledizioni, Milano 2025, pp. 207-212. 
3 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie à la mesure des tiersmondistes, in 
Philosophes critiques d’eux-mêmes, a cura di A. Mercier, M. Svilar, 
Fédération internationale des sociétés de philosophie, vol. V, Peter 
Lang, Bern-Frankfurt am Main-Las Vegas, 1979, pp. 127-142. 



90 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

1. Frontiera: intersoggettività ed esperienza 

autobiografica. Alcune precisazioni 

L’importanza del dato dell’alterità nell’economia del 

pensiero lahbabiano degli esordi è emersa come una delle 

principali trame d’influenza che giocarono un ruolo decisivo 

nella formazione filosofica del pensatore marocchino. Che si 

tratti del dialogo con esponenti della filosofia tedesca del XIX 

e XX secolo, gli Hegel e Heidegger “francesi”, o del suo 

proficuo scambio con il personalismo francese 

contemporaneo e in particolare con Emmanuel Mounier e 

Jean Lacroix, l’alterità gioca un ruolo decisivo nel percorso 

che l’autore intende svolgere dall’essere alla persona, 

dunque nel processo di personalizzazione4.  

La condizione d’esistenza necessaria per qualsiasi incontro 

con l’alterità è l’uscita da sé per dirigersi verso l’Altro, verso 

l’esterno. Rendersi disponibili all’incontro, quindi, 

presuppone una disponibilità all’uscita da se stessi, il cui 

primo passo implica un attraversamento di una zona 

intermedia, la zona di frontiera. Se si vuole incontrare 

sinceramente bisogna iniziare un percorso di allontanamento 

da sé, la cui prima tappa coincide con l’abitazione, la 

frequentazione della zona di frontiera. Non siamo, qui, né nel 

“nostro” territorio, né in quello dell’Altro. È stato sottolineato 

che «i Territori-di-frontiera sono fisicamente presenti 

ovunque due o più culture si mescolano, dove persone di 

razze differenti occupano lo stesso territorio, dove ogni 

 
4 Questa la tematica del dottorato di ricerca che ho conseguito, in data 
11/04/2025, presso il Dipartimento di Filosofia, Scienze Sociali, Umane 
e della Formazione (FiSSUF) dell’Università degli Studi di Perugia, con 
una tesi intitolata Le radici filosofiche del personalismo realista di 
Mohammed Aziz Lahbabi. 



91 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

classe sociale tocca le altre, dove lo spazio tra due individui 

si riduce all’intimità»5.  

Entrare in questo territorio, abitarlo, significa accettare il 

rischio della compromissione con l’alterità, della rinuncia di 

alcune delle nostre sicurezze, in favore proprio dell’incontro6. 

Un incontro che richiede uno sforzo, l’attraversamento – 

insieme con la zona di frontiera – anche di molte difficoltà, ma 

che può racchiudere anche la sincera esperienza dell’alterità. 

Ecco che, in una prima e fondamentale accezione, come 

detto, la frontiera si carica di una sfumatura interpersonale, 

diventa un territorio di separazione tra due soggettività.   

Frontiera che, da condizione necessaria per l’incontro, può 

essere intesa altresì come un requisito necessario per 

l’ospitalità, per l’accoglienza, dal momento che rendendo 

possibile l’incontro, essa permette di accogliere l’Altro. Si 

tratta di una scoperta continua, un incontro che non ha 

termine e che non smette di modificarci: il concetto di 

frontiera, di confine, può diventare facilmente, se ci poniamo 

da questo interessante e fecondo punto di vista, la condizione 

di possibilità non soltanto dell’ospitalità e dell’accoglienza 

intese in senso generale, ma dell’ospitalità intesa come 

precondizione del dialogo, dell’accoglienza come conditio 

sine qua non dell’ascolto, e dunque del dialogo stesso. Si può 

pensare, a partire da queste coordinate teoretiche di base, a 

un pensiero del “tra” che origini proprio dal concetto 

lahbabiano di frontiera, di terreno e zona comune, che sia allo 

stesso tempo terra di nessuno e terra di tutti, casa comune, 

luogo di scambio, di incontro e di convivenza, del “tra” per 

 
5 G. Anzaldúa, Preface, pagine non numerate, in ID., Borderlands. La 
Frontera, the new mestiza, aunt lute books, San Francisco 1987. T.d.A. 
6 Si pensi alle riflessioni su Altro, Uguale e Medesimo svolte da Byung-
Chul Han. Cf. B. Han, L’espulsione dell’Altro, Nottetempo, Milano 2017. 



92 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

eccellenza7. È stato sottolineato che ciò che sta aldilà della 

frontiera può esser visto come una terra nullius se ne si 

ignorano la realtà, i contorni reali e ci si basa semplicemente 

sulla vulgata o su ciò che si pensa personalmente, senza 

scardinare le proprie certezze8. Solo in questo tra, che non si 

configura come un tertium, ma come un bene comune tra due 

soggettività, come un luogo di senso e di esperienza 

dell’incontro, è possibile, per il soggetto, l’esperienza 

autentica dell’alterità, l’incontro con l’Altro, lo scambio e 

l’arricchimento reciproco che non possono che fondare un 

umanesimo nuovo, che sia realmente e concretamente 

inteso come spazio dell’umano. Selvelli propone una lettura 

che va in questa stessa direzione:   

 

L’accezione di confine per me è dunque 
inevitabilmente connessa al suo prefisso originario 
latino cum, indicando non qualcosa che divide, una 
barriera o un conflitto, bensì ciò che sono e faccio 
con l’altro. Dopotutto è proprio attraverso l’altro, 
grazie all’altro, che il “sé” si definisce.9   
 

Con l’Altro, nostro coinquilino della frontiera, del 

confine, possiamo abitare questo spazio intermedio 

concependolo come bene comune, come spazio di 

condivisione da abitare con cura, come luogo di incontro e di 

scambio, dunque come spazio di fioritura dell’umano. Nel 

confine, sul confine, può avvenire l’incontro, un evento che ci 

definisce nella nostra identità soggettiva solamente grazie 

allo scambio, al commercio – pratica fondamentale ed 

essenziale per qualsiasi territorio frontaliero – che in questo 

 
7 Cf. E. Gabellieri, Le phénomène et l’entre-deux: pour une 
métaxologie, Hermann, Paris 2019 e M. Marianelli, (a cura di), «Entre». 
La relazione oltre il dualismo metafisico, Città Nuova, Roma 2020. 
8 Cf. G. Selvelli, Capire il confine, Bottega Errante, Udine 2024, p. 13. 
9 Ivi, p. 35. 



93 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

caso si propone non tanto come commercio strictu sensu, ma 

come scambio emotivo, affettivo, umano:  

 

Il confine inteso come qualcosa di umano (solo la 
nostra specie lo riesce a creare) ha a che fare con 
il nostro vissuto, le nostre esperienze e, molto, con 
le nostre emozioni. Tuttavia, i confini non sono 
sempre facili da vivere e attraversare; quasi 
sempre sono come delle ferite: quando si 
rimarginano rimane una cicatrice, visibile; spetta a 
noi capire come lenire i suoi contorni.10  
 

Lo spazio della frontiera, insomma, inteso in quanto 

condizione di possibilità per l’incontro con l’Altro, dunque 

come causa legittimante la relazione è anzitutto uno spazio 

che «ha significato il passaggio verso un orizzonte nuovo, 

alla scoperta di altri mondi potenziali, l’aprirsi di territori 

inesplorati della frontiera»11. Questi rilievi si attagliano 

perfettamente al pensiero di Lahbabi, che fu personalmente 

coinvolto nell’abitazione di una frontiera, di un confine. La 

riflessione lahbabiana non è mai una celebrazione del 

confine e dell’incontro tout court, qualcosa che sia astratto 

dalla realtà vissuta e che si limiti a una semplice esaltazione 

teoretica dell’incontro e della fratellanza tra gli uomini, bensì 

una riflessione pungente e costantemente “sorvegliante” nel 

senso arendtiano del termine, che tiene conto anche del 

dolore e delle difficoltà che si presentano in questo tipo di 

esperienze12. Anche per questo, di conseguenza, quando 

inizia il percorso di fondazione del suo personalismo, che 

definisce come personalismo realista, Lahbabi parte dalla 

relazione con l’Altro, che non può darsi, però, senza un passo 

 
10 Ibidem. 
11 Ivi, p. 40. 
12 Cf. H. Arendt, La banalità del male. Eichmann a Gerusalemme, tr. it. 
di P. Bernardini, Feltrinelli, Milano 2019. 



94 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

preliminare, senza lo spazio della frontiera, dell’incontro13. 

  

Spostando lo sguardo in avanti, è possibile soffermarsi su 

una nuova accezione del concetto di frontiera nel pensiero 

lahbabiano, come essa emerge da uno scritto autobiografico 

del 197914. Le sottolineature che l’autore svolge in quelle 

pagine non costituiscono solamente dei semplici ricordi, ma 

anche un punto di partenza per la considerazione di alcuni 

elementi rilevanti dal punto di vista teoretico e dell’evoluzione 

del suo pensiero, con un focus particolare sul concetto di 

frontiera. Qualcosa di significativo emerge fin dalle 

primissime righe di quel testo, allorché Lahbabi fa riferimento 

alla propria esperienza personale di prigionia e sofferenza 

fisica, preludio della fuga dal Marocco e del rifugio in 

Francia15. Questa testimonianza autobiografica permette fin 

da subito di portare l’attenzione su un dato primario: il vissuto 

lahbabiano mise a contatto il filosofo con un’esperienza 

dolorosa, che lo coinvolse attivamente nella quotidianità della 

frontiera, del confine. Restando a questo livello 

d’interpretazione, è forse possibile focalizzare l’attenzione 

sull’importanza del vissuto autobiografico lahbabiano, un 

vissuto segnato dalle difficoltà, da prigione, tortura ed esilio, 

come scaturigine di un pensiero della frontiera. Un pensiero 

della frontiera che si rilancia come pensiero dell’incontro, 

come pensiero dell’alterità, lungi dal proporsi come un 

pensiero della chiusura e dell’individualismo. A tornare alla 

mente, oltre alla caratterizzazione di Selvelli del confine come 

di una ferita, è ancora l’esperienza personale di Anzaldúa, 

 
13 Cf. M.A. Lahbabi, De l’être à la personne. Essai de personnalisme 
réaliste, P.U.F., Paris 1954. 
14 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie à la mesure des tiersmondistes, cit. 
15 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie à la mesure des tiersmondistes, cit., p. 
129. 



95 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

che si tradusse in una precisa analisi e che può aiutare a 

comprendere meglio ciò che si sta analizzando, se 

incrociamo i dati nella giusta prospettiva storica. Secondo la 

sociologa, infatti: «Vivere sui confini e ai margini, 

mantenendo intatta un’identità multipla, in continuo 

spostamento, ma anche un’integrità, è come provare a 

nuotare in un nuovo elemento, un elemento “alieno”»16. 

Quest’identità multipla, infatti, è qualcosa di ben presente 

anche nella riflessione lahbabiana, che percepì se stesso 

come individuo entre-deux, come essere umano troppo 

occidentale per i propri connazionali marocchini e troppo 

poco occidentale per i cittadini francesi con cui venne a 

contatto durante la propria esperienza di formazione17. Lo 

sguardo della scrittrice messicana si arricchisce 

ulteriormente, fornendoci una chiave di lettura interessante 

attraverso cui guardare anche alla stessa esperienza 

biografica lahbabiana:   

 

Ho dovuto lasciare casa per poter trovare me 
stessa, la mia intrinseca natura sepolta sotto la 
personalità che mi era stata imposta. Sono stata la 
prima in sei generazioni a lasciare la Valle, l’unica 
della mia famiglia che abbia mai lasciato casa. Ma 
non ho abbandonato tutte le parti di me: ho 
conservato la base del mio stesso essere.18  
 

Se l’incontro con l’alterità deve comportare 

necessariamente un movimento di uscita, di abbandono della 

comodità nota per andare incontro all’ignoto, non si può fare 

a meno di evidenziare, qui, come biograficamente Lahbabi 

sia stato in qualche modo costretto a questo abbandono, 

 
16 G. Anzaldúa, Preface, cit. 
17 Cf. E. Gabellieri, Le phénomène et l’entre-deux, cit. 
18 G. Anzaldúa, Borderlands, cit., p. 16. 



96 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

spinto verso l’esterno, addirittura fuori dal proprio Paese, dal 

proprio ambiente culturale, sociale, ma anche familiare, per 

essere trapiantato forzatamente in un orizzonte 

completamente diverso. L’apertura, la disponibilità all’altro e 

il coraggio necessario per abitare la frontiera in modo 

autentico, in altre parole, possono essere causa di 

esperienze difficili e dolorose, poiché si tratta di qualcosa 

che: «è il frutto di quell’esperienza incipiente di 

attraversamento di mondi, quella sensazione inebriante di 

perdita delle proprie coordinate di riferimento grazie a cui 

ogni genuina scoperta e ogni magia possono derivare»19.

  

Ma non è tutto, poiché, alcune righe dopo, Lahbabi ritorna 

sulla questione, contribuendo a darci uno sguardo ancora più 

preciso su ciò che ha dovuto vivere ed esprimendo un 

sentimento di estraneità e di umiliazione20. La condizione che 

si sente addosso è descritta in maniera estremamente 

saliente dall’autore: egli è anzitutto straniero, una definizione 

che, nella lingua francese e secondo la ben nota 

interpretazione di Albert Camus, può voler dire tanto straniero 

quanto estraneo, alieno, esterno21. Definendosi altresì come 

 
19 G. Selvelli, Capire il confine, cit., p. 7. 
20 Cf. M.A. Lahbabi, Philosophie à la mesure des tiersmondistes, cit., p. 
129. Si tenga presente, per quanto riguarda questo tema, anche P. 
Gomarasca, I confini dell’altro. Etica dello spazio multiculturale, Vita e 
Pensiero, Milano 2004. 
21 Cf. A. Camus, L’étranger, in ID., Oeuvres complètes, Nouvelle édition 
Bibliothèque de la Pléiade, 161, Gallimard, Paris 2006, per un’edizione 
francese della singola opera, più recente, si tenga conto di ID., 
L’étranger, Gallimard, Paris 2021, trad. ita ID., Lo straniero, Bompiani, 
Milano 2015. Un romanzo che, pubblicato da Camus nel 1942, deve 
essere senza alcun dubbio rientrato tra le letture di Lahbabi, seppur qui 
egli non ne dia testimonianza diretta. Su questo duplice binario di 
incrocio tra “straniero” ed “estraneo” si gioca una parte della 
teorizzazione lahbabiana, che seppur senza prendere spunto diretto dal 



97 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

sottostimato e umiliato, Lahbabi non soltanto, aggiungendo 

questi aggettivi al precedente, ci restituisce un’istantanea 

molto precisa sulla sua condizione durante i primi anni in 

Francia, ma si rende altresì testimone di un’esperienza 

autobiografica della frontiera lontana da qualsiasi costruzione 

idilliaca. Una concezione astratta, sconnessa dalla realtà, di 

un incontro come esperienza esclusivamente positiva, 

dell’esperienza dell’alterità e dell’accoglienza, dell’ospitalità, 

cozza apertamente con il vissuto autobiografico dell’autore, 

che ci rende partecipi di quanto egli stesso ha vissuto, 

confessando delle vere e proprie sofferenze morali, culturali 

e psicologiche. Una descrizione che si fa ancora più viva e 

bruciante se si continua con la lettura dello stesso testo. 

Chiusa una sorta di descrizione del travaglio che lo ha portato 

alla constatazione della delusione di fronte al panorama 

filosofico, Lahbabi apre una sezione in cui chiarisce il suo 

approdo alla filosofia e lo fa legando autobiografia 

intellettuale e percorso di pensiero.   

Andando oltre, è necessario sottolineare come il filosofo 

proponga una testimonianza a proposito del suo sentirsi 

entre-deux, come anticipato, a metà strada tra due 

dimensioni, preso in mezzo, stretto tra due culture differenti: 

né occidentale, poiché legato alla propria cultura araba di 

nascita e di famiglia, che non potrà, né vorrà mai 

abbandonare, né orientale, poiché occidentalizzato dalla 

propria doppia cultura, ma soprattutto poiché formatosi 

filosoficamente e culturalmente in quello che in quegli anni, 

particolarmente per la filosofia, era il principale centro 

mondiale, la Sorbona di Parigi. Proprio a questo proposito il 

filosofo scrive: «ainsi je me sentais muré dans une situation 

 

romanziere francese, ne ha percepito gli stimoli e ha cercato di riproporli 
secondo la sua personale sensibilità di filosofo, romanziere e poeta. 



98 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

qui m’avait été imposée, coupé de mon passé national et 

sans pouvoir envisager une issue sur l’avenir»22. Non solo 

straniero, esiliato, umiliato e sottostimato, ma anche murato, 

obbligato a rimanere chiuso e fermo in una situazione che 

soffre, quella di essere umano privato delle proprie radici e 

monco di una possibilità di aprire lo sguardo al futuro. Egli 

non si sente appartenente a nulla, ed è qui la radice della 

“spersonalizzazione” e del “sentimento di vuoto”, che 

percepisce. Egli è entre-deux, ma anche être presque: non 

solo è stretto tra due differenti dimensioni, ma questo suo 

non-essere una cosa, questa sua mancanza di definizione 

precisa, lo rende anche, nella propria visione, un essere 

umano “a metà”, un essere umano “quasi”, “pressoché”, due 

condizioni esistenziali che riflettono direttamente il proprio 

essere un inquilino dello spazio di frontiera.  

Che si tratti della frontiera intesa come luogo da cui e in cui 

pensare una possibile relazione con l’Altro e che sia, di 

conseguenza, scaturigine di un pensiero del tra, o di frontiera 

intesa come spazio geograficamente connotato, appunto tra 

due Paesi, tra due continenti, o ancora che si tratti di una 

frontiera tra culture, tra differenti identità, che spesso non 

permettono all’essere umano di vivere in pienezza, di sentirsi 

autenticamente completo, questo concetto può 

rappresentare un punto di partenza estremamente fecondo 

dal quale rivolgersi all’apice teoretica del pensiero lahbabiano 

degli esordi, il personalismo realista.   

Spazio di incontro, luogo di possibilità per un’autentica 

relazione, ma anche luogo del rischio, del pericolo, dunque 

della mancanza di sicurezze e di certezze, la frontiera in 

quanto “terra di nessuno” e spazio del “tra”, può costituire un 

 
22 M.A. Lahbabi, Philosophie à la mesure des tiersmondistes, cit., p. 
134. 



99 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

luogo fecondo per la costruzione di un dialogo. Ma quale 

dialogo? 

 

2. Dialogo: punti di differenza o punti in comune? 

Nell’Epilogo della sua tesi principale di dottorato, Lahbabi 

propone una via d’uscita all’impasse di un paesaggio 

filosofico che non lo aveva ancora soddisfatto, o più 

precisamente a quel problema di un personalismo 

eccessivamente ripiegato sulla contemplazione, sulla 

trascendenza, in una parola, anche se forse eccessivamente 

tranchant, il problema di un personalismo di eccessiva 

ispirazione cristiana23. L’idea di partenza, o meglio di ri-

partenza del filosofo marocchino, come vedremo meglio di 

seguito, è quella di una conservazione delle differenze, in cui 

egli crede di poter trovare la strada per una possibile 

convivenza tra religioni, tra tendenze di pensiero, dunque tra 

esseri umani. In altre parole, insomma, quello che, almeno di 

fronte alle condizioni di partenza della propria ulteriore 

riflessione, Lahbabi sta cercando di fare, non è l’esclusione, 

l’allontanamento da quell’eccesso di contemplazione e di 

ispirazione cristiana che egli ravvisava nel personalismo, ad 

esempio, di Jean Lacroix, ma viceversa un allargamento 

della prospettiva, che possa comprendere tutti i diversi punti 

di vista. La domanda lahbabiana per eccellenza è quella che 

si interroga sulla possibilità di trovare un’essenza comune, un 

punto d’incontro radicale24. Da qui scaturisce la discussione 

di Lahbabi, il punto di partenza che egli sceglie per proporre, 

in conclusione della propria tesi di dottorato, il suo punto di 

vista a proposito del dialogo tra religioni e tendenze 

 
23 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 345. 
24 Ibidem.  



100 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

filosofiche differenti, come sottolineato anche da Joseph 

Chelhod nella sua recensione al volume lahbabiano25.  

Le questioni di forma, quindi le caratteristiche circostanziali 

ed esteriori, rischiano, nell’ottica del filosofo marocchino, di 

impedire il reale incontro tra prospettive diverse, tra punti di 

vista differenti, ma avvicinati da accenti comuni. La 

consapevolezza dell’autore è quella di chi si rivolge al 

problema forte di strumenti concettuali ben affinati: egli è 

convinto del fatto che, nonostante le differenze di forma, 

l’umanità sia legata da un nodo comune, da un punto 

d’incontro fondamentale che, nell’epilogo della propria tesi, 

egli sta cercando di mettere in evidenza e di giustificare. 

Prendendo in esame solamente due confessioni religiose, 

vale a dire il cristianesimo e l’islam, Lahbabi è chiaro nella 

definizione di due orizzonti estremamente diversi26. Se il Dio 

dei cristiani partecipa alle sofferenze umane tramite 

l’incarnazione del proprio figlio, dunque com-patisce, il Dio 

dell’Islam rimane “separato” senza una misura comune con 

l’uomo, che pure ha creato.  

Nonostante le distanze, però, secondo l’autore «les deux 

religions restent d’accord sur l’essentiel»27: le due religioni in 

oggetto hanno un denominatore comune, che non le mette 

solo in relazione tra di loro, ma che permette il dialogo anche 

con tutte le altre religioni e con quelle che Lahbabi definisce 

grandes philosophies de l’homme. Secondo il filosofo, infatti, 

«toutes donnent à la personne une dignité et lui réservent 

 
25 Cf. J. Chelhod, Recension à M.A. Lahbabi, De l’être à la personne. 
Essai de personnalisme réaliste, in «Revue d’Histoire des religions», 
149, 1, pp. 116-117. 
26 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 345. Per un punto di 
vista esauriente a proposito di queste dinamiche, si veda ancora F. 
Patrone, Personalismo: realista o musulmano? Fondamenti 
antropologici e spunti di ricerca, cit., pp. 208-209. 
27 Ivi, p. 346. 



101 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

beaucoup de sollicitude»28. Lahbabi è del tutto convinto del 

fatto che, come scrive in un contributo posteriore di circa un 

ventennio e dedicato esplicitamente al tema della rivelazione: 

«la révélation dépasse les situations particulières, 

bouleverse tous les rouages de la vie (matériels et spirituels) 

en tendant à la globalité de l’humain»29. Il fine di ogni 

rivelazione è quello di «réhumaniser, sans discontinuer, 

l’existence de chacun et de tous»30. Nonostante le loro 

differenze, entrambe le religioni che qui vengono prese in 

esame lavorano per l’essere umano, stanno al suo fianco al 

fine di renderlo più solido, per dotarlo di quella stabilità 

necessaria a mettersi al riparo dalle inclinazioni passeggere 

e dalle parzialità a cui potrebbe essere soggetto a causa del 

suo essere una creatura. Dignità umana e cura delle 

esigenze che l’essere umano porta con sé, ecco il punto di 

snodo fondamentale del pensiero personalista lahbabiano, 

che si rilancia altresì come base di ogni anelito religioso e di 

ogni tendena filosofica che abbia a cuore il destino 

dell’essere umano, la dimensione creaturale e limitata di 

ciascuno di noi. Senza dimenticare quella sintesi lahbabiana 

secondo cui «toute révélation est, par nature, révolution», 

nella consapevolezza che tutte le rivelazioni, proprio in virtù 

della loro grande carica eversiva per il reale, «font appel au 

bon sens et enrichissent l’univers d’un nouveau sens ; ils 

révèlent des zones inconnues. Ils révolutionnent la réalité»31. 

  

 
28 Ibidem. 
29 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce-que la révélation ? Réflexions, in Deuxième 
rencontre islamo-chrétienne. Sens et niveaux de la révélation, 
Université de Tunis, Centre d’Études et de Recherches Économiques 
et Sociales, Carthage, 30.04-05.05.1979, Série d’études islamiques, 6, 
1981, pp. 71-92, qui in particolare a p. 74. 
30 Ibidem. 
31 Ivi, p. 72 e p. 73. 



102 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

Lahbabi, proseguendo, è convinto nel sostenere che :  

 

c’est dans cette préoccupation commune de la 
destinée humaine que réside la possibilité d’une 
entente généralisable à toutes les religions entre 
elles et avec les diverses tendances 
philosophiques, celles qui croient au temps-
histoire (marxisme) et celles qui croient en une 
“présence de l’éternité dans le temps”.32  
 

Solamente l’attenzione e la cura all’umanità può 

costituire la base per un’intesa trasversale che sia comune 

alle religioni e alle più diverse tendenze filosofiche, dal 

marxismo al personalismo, come si può notare dal fatto che 

egli, tra virgolette, sta citando direttamente il sottotitolo di 

Marxisme, existentialisme et personnalisme, l’opera di Jean 

Lacroix33. Adottando una postura equidistante tra eccesso e 

difetto di particolarismo, Lahbabi propone uno sguardo di 

apertura, coincidente con la messa a punto di una 

discontinuité de formes che sia anche continuité d’inspiration. 

Che si guardi all’Islam, al personalismo o perfino al 

marxismo, il filosofo individua il nocciolo della questione in 

una comune «ascèse que croyants et non-croyants 

éprouvent existentiellement»34. 

Alcune precisazioni utili, sempre in questa stessa direzione, 

giungono inoltre se si posa lo sguardo sulla Prefazione che 

Maurice de Gandillac scrisse alla tesi complementare 

lahbabiana, dove egli precisa che:   

 

À cette heure historique pour sa patrie, avec tout 
ce qu’elle implique à la fois de tentations et 

 
32 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 346. 
33 Cf. J. Lacroix, Oltre il marxismo e l’esistenzialismo, Ecumenica, Bari 
1973. 
34  M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., pp. 346-347. 



103 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

d’espérances, il est réconfortant que M. Lahbabi 
manifeste publiquement, par sa personne comme 
par son oeuvre, l’union de deux cultures, dont la 
dissociation serait aussi fâcheuse qu’aucune 
coupure artificielle entre la “liberté” et la 
“libération”.35  
 

L’unione tra due culture e la volontà di intraprendere un 

cammino di conciliazione, tanto più in un momento storico 

come quello che Francia e Marocco stavano attraversando 

alla metà degli anni ’50 del XX secolo, testimoniano la 

direzione del pensiero lahbabiano, che è un pensiero del 

dialogo. Chiarita la situazione di partenza e analizzate le 

condizioni in cui ci si trova, il passo successivo che Lahbabi 

intende compiere – e siamo, qui, all’apice della proposta 

teoretica del suo esordio filosofico, condensato nelle 

ultimissime pagine della sua opera – è l’esposizione della 

propria concezione del personalismo realista. Un 

personalismo che, nell’intento lahbabiano, si può proporre 

come tentativo di soluzione al problema del dialogo, anzi, dei 

dialoghi tra posizioni diverse. Dal momento che, a detta dello 

stesso Lahbabi, qualsiasi fede particolare si è dimostrata 

“impotente” nei confronti delle altre, secondo lui «la tâche 

d’un personnalisme réaliste sera d’opter pour une dialectique 

qui, au lieu d’imposer “ou ceci ou cela”, conciliera sans 

éclectisme les cecis et les cela et les transcendera»36. La 

soluzione prospettata dal filosofo è una soluzione dialogica, 

promozione di un dialogo che sia «fondée sur la conscience 

du fait que les extremes se touchent et doivent se toucher»: 

condizione necessaria per il dialogo è la postulazione di una 

 
35 M. de Gandillac, Préface, in M.A. Lahbabi, Liberté ou libération, cit., 
pp. 5-6. 
36 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 347, il corsivo è 
dell’autore. 



104 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

differenza, intesa come elemento caratterizzato dall’apertura, 

dalla disponibilità all’uscita da sé, dal sincero vivere la 

frontiera37.   

La proposta di Lahbabi, però, aggiunge altresì che il 

personalismo realista, nella sua ottica, se vuole essere un 

vrai humanisme e, di conseguenza, prendersi carico delle 

esigenze umane verso un avvenire che, appunto, metta 

l’essere umano al centro in quanto persona, «devra mettre 

Dieu “entre parenthèses”, c’est-à-dire n’en faire ni un accusé 

ou un obstacle, ni un moteur absolu.».38 Nonostante le 

differenze di rito e di forma, ciò che interessa affermare a 

Lahbabi è il permanere di un sottofondo coincidente con 

l’umanità di ogni singolo essere umano. L’affermazione – a 

pensarci bene piuttosto impegnativa – della necessità di 

mettere Dio tra parentesi va proprio in questa direzione. Non 

si tratta di dimenticarsi di Dio, di abbandonarsi 

all’appiattimento sul contingente, ma di mettere da parte le 

singolarità della propria confessione religiosa o della propria 

fede filosofica per andare incontro all’essere umano che 

abbiamo di fronte o di fianco. In questo stesso senso Lahbabi 

sintetizza che «l’union demeure donc la seule chance à jouer 

pour que la personne se personnalise et humanise tout ce à 

quoi elle se frotte. Toute la densité de l’humain en dépend»39. 

   

Ecco il punto d’arrivo della riflessione lahbabiana, il traguardo 

di quel processo di personalizzazione che abbiamo seguito 

passo dopo passo fin qui, fino al suo punto massimo. Perché 

si caratterizzi come un vero umanesimo – ricordandoci che 

per l’autore solamente il personalismo può essere un vero 

umanesimo – il personalismo realista non deve solamente 

 
37 Ibidem. 
38 Ibidem. 
39 Ibidem. 



105 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

porre al centro della propria riflessione la dignità della 

persona, ma deve anche estendere questo nucleo di dignità 

a tutte le persone, in modo trasversale, aprendo l’orizzonte 

fino al massimo punto di apertura possibile. Solamente 

nell’unione, infatti, tra tendenze, tra confessioni, tra correnti, 

può avere spazio un pensiero sulla persona che sia anche un 

pensiero della persona, nel duplice senso soggettivo e 

oggettivo di questo genitivo, mai pregnante come in questa 

circostanza. È la densità umana a essere in gioco, è lo spazio 

dell’essere umano nel mondo e nella Storia: così si può 

rispondere, ci suggerisce Lahbabi, alla domanda filosofica 

per eccellenza, quella concernente il senso della vita umana, 

il senso dell’uomo, il significato di un nuovo umanesimo. 

Ancora con Gandillac è possibile ampliare lo sguardo e 

completarlo, dal momento che l’egittologo scrisse:   

 

Il se pourrait qu’aujourd’hui le personnalisme, qui 
n’est pas, ou du moins qui ne doit pas être le 
pavillon d’une nouvelle mystification “idéaliste”, 
nous fournit les premiers éléments d’une édifice 
doctrinal où se retrouveraient, dans une commune 
estime des mêmes valeurs essentielles, les 
meilleurs esprits de deux mondes que séparent 
encore tant de malentendus et qui, après s’être 
longtemps heurtés de façon sanglante, 
s’affrontent, hélas!, aujourd’hui même les armes à 
la main, et la haine au coeur.40 

 

Il personalismo viene interpretato da Gandillac, lettore 

attento della tesi lahbabiana, come un pensiero che sappia 

mettere insieme, non dividere, che sappia riunire nella 

medesima prospettiva di elementi divergenti, anche, in 

passato, in maniera estrema e violenta. Con le parole dello 

 
40 M. de Gandillac, Préface, cit., pp. 6-7. 



106 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

stesso Lahbabi possiamo renderci bene conto del percorso 

svolto fin qui. Scrive il filosofo:   

 

Après avoir, dès les premiers chapitres de cet 
Essai, discerné et précisé les notions d’être, de 
personnalité, de personne et d’homme, on a pris 
parti sur la question de leurs origines respective et 
des rapports qui les lient entre elles d’une part, et 
qui lient le moi au monde et à autrui, de l’autre.41

  

 
Egli, tuttavia, non si nasconde dietro un riparo 

inconsistente ed è ben consapevole delle difficoltà e dei limiti 

presentati dalla propria stessa proposta. Anzitutto la 

mancanza di praticabilità nel concreto, che viene sottolineata 

dal già citato Chelhod, ma appare evidente anche allo stesso 

autore, che corre subito ai ripari, per quanto questa sua 

ultima mossa non appaia del tutto convincente42. Lui stesso, 

infatti, mette le mani avanti scrivendo, alcune righe oltre, che 

«le problème de l’action, pourtant sous-jacent d’un bout à 

l’autre à ces recherches, n’a pas été examiné».43 Una volta 

messa in piedi l’architettura teorica della sua proposta di 

dialogo interreligioso, insomma, Lahbabi si accorge di quel 

problema che, nel corso della sua opera, aveva già avuto 

modo di considerare in dialogo col personalismo francese di 

Jean Lacroix ed Emmanuel Mounier, ovvero quello della 

relazione tra teoria e prassi e più precisamente dell’impegno 

del filosofo e dell’intellettuale tout court nella società. Egli 

concepisce la necessità di «une éthique qui viserait à faire de 

l’union des moi une amitié, au lieu d’une série de complots et 

de concurrences à mort», ma è ugualmente consapevole del 

 
41 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 347. 
42 Cf. J. Chelhod, Recension à M.A. Lahbabi, cit., p. 117. 
43 M.A. Lahbabi, De l’être à la personne, cit., p. 347. 



107 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

problema che gli si para davanti e che egli stesso descrive 

immediatamente dopo44. «Ceci nous amène à nous 

demander sur quels principes moraux se fondera le 

personnalisme réaliste. La réponse relève d’un domaine qui 

implique une orientation d’ordre pratique.».45 Questa 

consapevolezza pone Lahbabi di fronte alla necessità di 

elaborare un progetto di ricerca per l’avvenire, che miri a 

«esquisser la direction des recherches pour une éthique qui 

permet d’envisager les perspectives d’un personnalisme 

réaliste et qui empêchera l’être humain de tomber dans le 

premier péché de Narcisse»46. Il cammino, dunque, 

sembrerebbe prospettarsi ancora lungo: dopo l’elaborazione 

concettuale, Lahbabi è atteso al completamento della propria 

proposta filosofica anche in senso pratico, come enunciato 

anche da una delle pochissime recensioni uscite a proposito 

di questo volume oltre quella, già considerata, di Chelhod, 

ovvero quella di Voelke47. Quale sia questa direzione di 

ricerca, in che modo l’autore la abbia delineata e proposta e 

se ci sia riuscito in modo convincente o meno sono temi che 

rimangono ancora inesplorati dallo status quaestionis delle 

ricerche attuali su Lahbabi e, pertanto, costituiscono degli 

sviluppi interessanti per eventuali prossime ricerche. Un 

interesse che si arricchisce ulteriormente se teniamo conto 

del fatto che, ponendo l’accento su questi argomenti e in 

questi termini, Lahbabi sembra anticipare le tematiche di 

alcuni importanti documenti conciliari che appariranno e 

saranno discussi solamente anni dopo e che qui è utile 

 
44 Ibidem. 
45 Ivi, pp. 347-348. 
46 Ivi, p. 348. 
47 Cf. A. Voelke, Récension à M.A. Lahbabi, De l’être à la personne. 
Essai de personnalisme réaliste, in «Revue de Theologie et de 
Philosophie de Lausanne», 3, pp. 310-311. 



108 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

solamente richiamare48. Qui, tuttavia, può essere utile tener 

presenti le parole, o meglio i consigli, con cui Gandillac 

concluse la propria Prefazione alla tesi complementare e che, 

forse, possono rappresentare anche delle suggestioni per un 

possibile sviluppo delle ricerche a proposito del pensiero 

lahbabiano. Scrive Gandillac:  

  

Mieux qualifié que beaucoup d’autres pour la 
besogne qui s’offre à lui, nous souhaitons qu’il 
s’attache, dans ses prochaines ouvrages, à 
dégager les élements toujours vivants d’une triple 
tradition, celle des ahl-at-tasawwuf, celle des 
mutakallimûn, celle des falâsifa, ainsi contribuera-
t-il à construire une synthèse culturelle qui 
dépasse le plan des syncrétismes trop faciles ou 
des pieuses déclamations, et sans laquelle l’espoir 
des hommes de bonne volonté risque une fois 
encore d’être cruellement déçu.49 

 

Alla fine del lungo percorso lahbabiano dall’essere alla 

persona, quindi, avendo ben inquadrato la problematica che 

sta a cuore a Lahbabi, così come la possibile soluzione che 

egli, certo peccando in una certa misura di astrattismo e di 

“buona fede”, suggerisce, è possibile, con Gandillac, cercare 

anche di abbozzare alcune indicazioni circa la via da 

intraprendere. Stando con l’egittologo, infatti, la direzione 

d’indagine ulteriore che si apre in fondo a queste pagine è 

quella della ricerca dentro una “tripla tradizione”, che può 

essere intesa, certo, come tutta interna al recinto dell’Islam, 

approfondendo le tradizoni degli ahl-at-tasawwuf, dei 

 
48 Cf. Commissione Teologica Internazionale, L’unità della fede e il 
pluralismo teologico, 1972; Concilio Vaticano II, Dichiarazione «Nostra 
Aetate», 1965; Segretariato per i non Cristiani, L’atteggiamento della 
Chiesa Cattolica di fronte ai seguaci di altre religioni, riflessioni e 
orientamenti di Dialogo e Missione, 1984. 
49 M. de Gandillac, Préface, cit., p. 9. 



109 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

mutakallimûn e dei falâsifa, senza perdere di vista, però, 

l’obiettivo finale di una tale inchiesta. Solo in quel modo, 

infatti, dunque solamente tramite l’approfondimento delle 

radici che sottostanno alla tradizione filosofica, religiosa e 

culturale dell’Islam, come suggerisce Gandillac, è possibile 

andare oltre quel rischio di sincretismo e di declamazioni 

vuote su cui si è già avuto modo di dire e che era, del resto, 

ben presente allo stesso Lahbabi. La strategia, quindi, 

sarebbe quella di un approfondimento in direzione intensiva 

per poter meglio abbracciare anche una prospettiva di 

carattere estensivo, nella consapevolezza che quella che 

Gandillac chiamava “sintesi culturale” e che qui si può 

intendere come dialogo e buona pratica dell’abitare la 

frontiera debba necessariamente passare per una profonda 

conoscenza di sé e delle proprie tradizioni.  

 

3. Oltre frontiera e dialogo?  

Fatto salvo quanto detto fin qui, può essere utile, anche 

in virtù delle tematiche discusse fino a questo momento, 

cercare di aprire nuovi spazi di riflessione, che tengano conto 

dell’intreccio dei due temi fondamentali della frontiera e del 

dialogo. A emergere come particolarmente interessante, 

infatti, è una prospettiva: quando il filosofo marocchino parla 

di una preoccupazione comune, di un terreno comune ad 

ogni essere umano, a partire dal quale poter pensare un 

dialogo che sia effettivamente tale, non sta forse suggerendo 

l’esistenza di una zona di frontiera, che sia anche e insieme 

una zona comune, in cui vivere insieme? Pensare la frontiera 

come zona comune, come territorio in cui è possibile 

l’esistenza e la fioritura di pluralità, di realtà eterogenee eppur 

conviventi, infatti, vuol dire anche realizzare le condizioni di 



110 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

possibilità per un dialogo che sia insieme ascolto delle 

differenze e impegno per l’armonizzazione di esse. Quando 

Lahbabi, quindi, si fa pensatore della frontiera, non soltanto 

teoreticamente, ma anche esistenzialmente, potremmo dire 

biograficamente, egli sta rendendo possibile alcune 

dimensioni del proprio esordio filosofico che rischiavano, 

altrimenti, di rimanere nell’ombra, silenziate da una scarsa 

praticabilità. Proprio pensando la frontiera come zona del 

“tra” è possibile concepire una forma di dialogo effettiva: in 

questo modo, sembra suggerire Lahbabi, può mettersi in atto 

un vrai humanisme, un umanesimo che sia vero, che sia 

autentico, che, in una parola, permetta la fioritura dell’essere 

umano in quanto tale, proprio perché in grado di realizzare le 

condizioni di partenza di cui ogni singolo essere umano ha 

bisogno per potersi sviluppare nella sua integralità. Proprio la 

frontiera, d’altronde, può e deve essere intesa, se ci poniamo 

da questo punto di vista, come uno spazio poroso, 

permeabile e aperto, in cui sia possibile l’incontro. Con le 

parole di Selvelli, possiamo arrivare alla delineazione di uno 

sguardo ulteriormente approfondito, che si può leggere in 

continuità con la posizione lahbabiana:   

 

Alla luce di ciò, appare evidente la vocazione 
“inclusivista” di tali luoghi interstiziali: in essi tutte 
le voci dovrebbero trovare il loro spazio di 
espressione, e dovrebbero riflettere i valori 
dell’accoglienza, della convivenza, della 
condivisione delle risorse, dell’incontro e della 
contaminazione di linguaggi e culture. […]. Solo in 
questo modo sarà possibile dare vita a nuove 
forme di elogio del multiculturalismo e 
dell’interculturalità, di accoglienza e 
riconoscimento delle minoranze, in opposizione 
alle interpretazioni brutali e tragiche dell’identità 



111 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

che questi luoghi hanno purtroppo saputo 
produrre.50 
 

Un incontro tra culture e tra religioni che si voglia 

costituire come dialogo, di conseguenza, non può in alcun 

modo prescindere da un pensiero dello spazio in comune, 

quello spazio di confine e di frontiera su cui si è avuto modo 

di ragionare, che sia accogliente, ospitale, che venga 

pensato come spazio di condivisione e di contaminazione, 

come luogo della possibilità e dell’apertura. Il valore 

intrinseco della marginalità frontaliera, del resto, non stupisce 

e può essere messo in contrasto proprio con la centralità 

delle grandi capitali e dei grandi spazi di riferimento. È dalla 

marginalità che proviene Lahbabi, da uno spazio, da uno 

Stato, da una cultura, che, specie in quegli anni, ma anche ai 

giorni nostri, non godeva certo di una buona fama e non 

occupava una posizione di centralità. Quale può essere, di 

conseguenza, il valore di un simile sguardo decentrato? In 

nostro aiuto giungono ancora le parole di Selvelli:   

 

Le pratiche di decentramento ai cosiddetti margini 
sono la precondizione per l’avvio di nuove forme di 
cosmopolitismo, diverse da quelle presenti nelle 
grandi città e capitali: il “terzo spazio” della 
frontiera può così diventare un sito di produzione 
culturale creativa dando vita a nuove 
sperimentazioni e modalità di stare insieme, oltre 
qualsiasi definizione dualistica […]. Diviene così 
possibile riflettere sulle nozioni di identità e 
appartenenza, che devono essere trasformate per 
accogliere nuovi significati e nuovi modelli di 
resistenza a queste concezioni spesso interpretate 
in maniera monolitica.51 
 

 
50 G. Selvelli, Capire il confine, cit., pp. 157-158.  
51 Ivi, pp. 159-160. 



112 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

Il margine come luogo di nuove forme d’incontro e di 

dialogo, la frontiera come un terzo spazio ospitante tentativi 

di convivenza nuovi, autentici e fondati sull’incontro. Nella 

precisa consapevolezza che:   

 

Solo l’identità non centralizzata del marginale ci 
permette di sfuggire alle logiche omogeneizzanti 
del nazionale e all’impoverimento del singolare, 
rendendoci in grado di ascoltare il prossimo e 
portare avanti pratiche “ecologiche” di dialogo, 
coltivando l’orizzonte della frontiera permeabile.52 

 

Sono proprio queste pratiche di dialogo che Selvelli 

definisce come “ecologiche” a dover essere perseguite e 

ricercate, in quanto forma di dialogo autentica, che mette al 

centro l’umano, il valore intrinseco di ogni persona. Un 

dialogo ecologico che avviene a partire dalla frontiera e 

grazie ad essa, ma non una frontiera qualsiasi, bensì quella 

frontiera porosa, permeabile e, infine, feconda, ospitale, in cui 

l’incontro può realmente avvenire.  

Calibrando lo sguardo secondo queste indicazioni e quindi a 

partire da una posizione teoreticamente più forte e completa 

a proposito dei concetti di dialogo e frontiera, con la 

consapevolezza del percorso svolto fino a questo momento, 

è possibile raccogliere ancora alcune indicazioni, sempre dal 

testo lahbabiano sulla rivelazione del 1979, che può essere 

utile, come sguardo a posteriori, per comprendere lo sviluppo 

di quel personalismo realista delineato e indagato fin qui, ma 

che si stava, proprio nel medesimo momento, già 

interrogando sul proprio mutamento in direzione di un 

personalismo musulmano. Gli accenti lahbabiani, anche in 

questo caso, sono i medesimi su cui si è avuto modo di porre 

 
52 Ivi, pp. 160-161. 



113 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

l’attenzione nel corso di queste pagine, quando il filosofo 

marocchino, ad esempio, scrive:   

 

La révélation me trace les limites du champ où je 
dois user de mes libertés et les manières de m’en 
servir. La révélation ne veut rien moins, ni plus, 
que de façonner ma personne comme être social 
et comme réalité humaine dans le monde. La 
révélation (dans le sens abrahamique) est un 
chemin à suivre (sunna), un message qu’incarne 
un prophète, dans ses dires (les Hadîth), et ses 
actes, sa conduite, donnant ainsi l’exemplarité 
d’une vie.53   

 

La rivelazione, secondo il suo sguardo, mira alla 

realizzazione in Terra dell’essere umano, dell’individuo, il che 

vuol dire necessariamente guardare allo sviluppo della 

persona come essere sociale, come realtà umana nel 

mondo. Caratterizzandosi come un cammino da seguire – 

non occorre, qui, tornare a ricordare la centralità del dato 

processuale per l’esordio lahbabiano – la rivelazione non si 

chiude, irrigidendosi, ma propone se stessa come qualcosa 

di continuamente vivo, in grado di adattarsi alla situazione 

concreta, circostanziale, in una parola, alla realtà. Ecco 

perché, in quanto veicolo di un messaggio incarnato, che si 

fa atti, che si attualizza nel comportamento, la figura del 

profeta riveste un ruolo particolarmente importante in questo 

scritto lahbabiano. Adducendo a supporto di quanto sta 

scrivendo Corano, XXXIII, 21, prima e III, 144 poi, il filosofo 

approfondisce il suo sguardo precisando che «Cette 

exemplarité constitue le premier apport de la révélation : le 

sens du sacrifice et de l’abnégation poussée à l’extrême ; 

c’est le cas du Christ dont la fonction est redemptrice et de 

 
53 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce que la révelation?, cit., p. 75. 



114 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

Mohammad, le médiateur entre Dieu et l’humanité»54. 

Mediatore tra Dio e l’uomo o incarnazione stessa di Dio, che 

si parli di Maometto o di Cristo, a ulteriore riconferma dello 

sguardo lahbabiano, mai chiuso e limitato a un solo orizzonte 

religioso, ma aperto al dialogo e all’ecumenismo, la figura 

profetica vede confermata la sua centralità nella concezione 

lahbabiana di rivelazione.  

La linea di dialogo e di apertura all’alterità è ancora la 

medesima ed è ulteriormente resa chiara da un passo 

immediatamente successivo, che recita: «L’essentiel de la 

vie religieuse est de sublimer la vie végétative en existence 

humaine, par l’obéissance à une morale transcendante»55. 

Come visto in precedenza, lo sguardo del filosofo non è 

concentrato sulla differenza tra una rivelazione e l’altra, su 

ciò che si oppone alla comunanza di visione tra gli esseri 

umani, ma, al contrario, egli è perfettamente convinto del 

fatto che: «La révélation appelle à la transcendance et y 

rapproche : aider l’homme à s’inventer dans un monde de 

coopération, dans l’égalité de tous devant Dieu, le Dieu 

unique et pour tous»56. Qualsiasi rivelazione ha come scopo, 

come visto, lo sviluppo personale dell’essere umano, 

passando da una semplice dimensione vegetativa ad 

un’esistenza che sia umana, proprio in quanto seguace di 

una morale trascendente, a una condotta che possa definirsi 

 
54 Ibidem. Si tengano presenti, come riferimento, i seguenti passi 
coranici: «Nel messaggero di Dio vi è certo un bell’esempio per voi, per 
chiunque spera in Dio e nel Giorno ultimo e si rammemora molto di 
Dio». Corano, XXXIII, 21, cf. Corano, cit., p. 420 e «Muhammad è il solo 
messaggero tra i messaggeri che son passati prima di lui; se morisse o 
se venisse ucciso tornereste sui vostri passi? Chiunque ritorni sui propri 
passi non farebbe a Dio il minimo male; Dio invece ricompenserà i 
riconoscenti». Corano, III, 144, cf. Ivi, p. 66. 
55 M.A. Lahbabi, Qu’est-ce que la révelation?, cit., p. 75. 
56 Ivi, p. 81. 



115 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

morale, poco importa in quale senso. La rivelazione, in 

Lahbabi, oltre che un messaggio e un’indicazione di 

comportamento, rappresenta altresì una chiamata, un 

appello alla trascendenza, che avvicina gli esseri umani 

perché li aiuta a collaborare, a fare fronte comune, entro 

l’orizzonte collettivo della dignità universale, proprio perché 

ogni essere umano è uguale davanti a Dio. Non importa 

quale Dio: Egli è unico ed è per tutti, anche se lo si è chiamato 

e lo si chiama in modo diverso a seconda delle tradizioni 

religiose a cui si appartiene.   

La posizione di Lahbabi è ormai chiara e non stupisce, ma 

anzi, trova conferma, fino alla rilevazione secondo cui:   

 

Étant porteuse de messages, la révélation rappelle 
à l’homme qu’il est dignité, valeur en soi, et qu’il a 
la charge de protéger en lui-même et en ses 
semblables, cette valeur suprême, par et contre 
les désirs et autres puissances oppressives, 
internes et externes. Ainsi, nous sommes toujours 
convoqués à la fidélité : accueil de soi, et d’autrui, 
et respect de la parole, pouvoir de communiquer et 
d’agir dans le monde.57 

 

Indipendentemente dall’appartenenza geografica, dalla 

posizione in cui egli abita o attraversa il confine, la frontiera, 

o in cui si pone all’interno di una dinamica di dialogo, l’essere 

umano, in qualsiasi rivelazione, è caratterizzato dalla dignità, 

da un valore in sé che deve proteggere, che è chiamato a 

preservare non soltanto in lui, ma anche nei propri simili. In 

questo senso, secondo Lahbabi, l’essere umano è chiamato 

alla fedeltà, a essere un fedele, nella misura in cui è chiamato 

all’accoglienza di sé e dell’altro come essere umano degno e 

caratterizzato da un intrinseco valore. Ed ecco che, 

 
57 Ibidem. 



116 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

indipendentemente dalla propria appartenenza religiosa o 

filosofica, si manifesta l’esigenza lahbabiana di credere, dal 

momento che: «Croire c’est choisir, opter pour un projet. 

Celui-ci exige un engagement politico-social, selon 

l’orientation libératrice de soi et des autres, en vue de 

transformer en commun la terre, pour la soumettre et la 

transcender»58. Scegliere, schierarsi a favore di un progetto, 

che, si badi, non vuol dire operare una scelta tra un 

messaggio e l’altro, tra una religione e l’altra, ma impegnarsi 

in prima persona, scegliere di agire, di sporcarsi le mani. 

Questo è ciò che Lahbabi sta cercando di dire in queste 

intense e significative pagine: la scelta di fronte a cui siamo 

posti non è quella tra le religioni, tra le rivelazioni, ma è una 

scelta del se. Se impegnarci o meno, se credere o non farlo, 

in una parola se vivere o non vivere. La risposta, per Lahbabi, 

è ovvia ed è affermativa, poco importa in quale direzione lo 

si farà. Perché:  

 

La révélation se fait foi, force morale pour affronter 
la vie, malgré les angoisses, malgré la mort. La 
révélation devenue foi porte un effort particulier à 
la libération terrestre et lance de plein fouet un défi 
à la mort. On affronte la mort avec moins 
d’inquiétude : la rencontre avec Dieu se présente 
comme une espérance.59 

 

Malgrado le angosce, malgrado la morte, per Lahbabi 

bisogna vivere, impegnarsi, misurarsi con la realtà, perché 

solamente così possiamo essere in grado di lanciare quella 

sfida alla morte, di cui l’autore ci parla da queste pagine. 

Solamente tramite un attivo impegno di sviluppo, di 

personalizzazione, che abbia come centro la sottolineatura 

 
58 Ivi, p. 82. 
59 Ivi, p. 81. 



117 

 
 
 
 
 
 
Frontiera e dialogo, Francesco Patrone

 

Metaxy (4/2025) pp. 88-117 
 

della dignità di ogni essere umano e che lotti concretamente 

per la liberazione degli uomini, è possibile vivere un’esistenza 

che sia tale, che sia. Senza dimenticare che, nei numerosi 

momenti d’inquietudine e di sconforto, possiamo sempre 

rivolgere uno sguardo verso l’alto, a quello che ognuno di noi 

chiama e concepisce in modo diverso, ma che è sempre Dio.

  

Solamente tramite lo scambio con l’Altro, quindi, l’essere 

umano fa esperienza della propria dignità e della dignità 

altrui, di ciò che sta alla base della comune condizione di 

umanità che ci attraversa e ci caratterizza, dal momento che: 

  

 

on se trouve à la source nourrière d’un véritable 
engagement, sans peur ni mauvaise conscience, 
au-delà de l’égoïsme et au plus profond de la 
personne, en joie de vivre et de survivre. Tout est 
prêt pour vous assister à dépasser 
l’individualisme, le pessimisme et l’indifférence. La 
foi est une invocation à la vocation qui façonne les 
personnalités de la personne. Une manière d’être. 
Être un être personnel parmi tous les êtres.60  

 

Siamo alla fonte, ci dice Lahbabi ad una forma di 

engagement: se di fronte a quel se si sceglie di rispondere in 

modo affermativo, esercitando gioia di vivere, senza paura, 

si arriverà finalmente al superamento dell’individualismo, del 

pessimismo e dell’indifferenza.  

 
60 Ivi, p. 91. 


